

# القرار

## طريقك إلى المثالية

تأليف:

د. عبد الله بن محمد بهجت

إيمان بنت عبد اللطيف كردي



ح عبد الله محمد مجت و إيمان عبد اللطيف كردي ، ١٤٢٨ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أنشاء النشر

مجت ، عبد الله محمد

القرار طريقك إلى الماشية . / عبد الله محمد مجت : إيمان عبد اللطيف

كردي . / المدينة المنورة ، ١٤٢٨ هـ

ص ٢٨٤ × ٢١

ردمك : ٩ - ٣٨٦ - ٥٧ - ٩٩٦٠

١ - اتخاذ القرارات - ٢ - إدارة الأعمال أ. كردي ، إيمان عبد اللطيف

(مؤلف مشارك ) ب. العنوان

١٤٢٨/١٥٥٤

٦٥٨,٤٠٣

رقم الإيداع : ١٤٢٨/١٥٥٤

ردمك : ٩ - ٣٨٦ - ٥٧ - ٩٩٦٠

جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى

١٤٢٨ - ٢٠٠٧ م



Saudi Arabia - Madina Munawara - Al-Sitteen Road  
Tel: 8366666 - Fax: 8383226 P.O. Box: 901  
Al-Deyafa St. Ext. Abazar St. Tel: 8344946 / 8362993  
website: [www.daralzaman.com](http://www.daralzaman.com)  
email : [zaman@daralzaman.com](mailto:zaman@daralzaman.com)



الملكة العربية السعودية - المدينة المنورة - شارع السنين  
هاتف: ٨٧٦٦٦٦٦ - فاكس: ٨٧٨٣٣٦٦ - ص ٩٤١ (٩٤١)  
فرع الرياض - إمتداد شارع أبي ذر هاتف: ٨٣٦٩٩٩٩ - فاكس: ٨٧٥٤٤٦٥  
موقعنا على الانترنت: [www.daralzaman.com](http://www.daralzaman.com)  
البريد الإلكتروني: [zaman@daralzaman.com](mailto:zaman@daralzaman.com)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

قال الله تعالى : ﴿إِنَّ السَّمَعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ  
كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾ [الإسراء : ٣٦]



## مقدمة

الحمد لله الخالق المنان، خلق الإنسان ووهب له العقل وعلمه البيان، وأرسل له مرشدًاً ودليلًاً، وأنعم عليه بالسمع والبصر والرؤا وجعله على تلك النعم راعيًاً مسؤولاً. وأشهد أن لا إله إلا الله أحکم الحاکمين، قصرت عن إدراك حکمته أفهم العالمين، وتضاءل عند علمه علم المخلوقين. وأصلی وأسلم على سید الأولين والآخرين، ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين. أما بعد..

فقد اقتضت حکمة الباري سبحانه وتعالى خلق الناس على هذه البساطة، واقتضت رحمة الله تعالى أن يهیئ لهم فيها أسباب الحياة؛ فأمدّهم من الموارد المختلفة وبعث فيهم رسلاً، وأنزل لهم كتاباً لعلهم يستنيرون بها إن ضلوا الطريق أو ذهبت بهم السبل ، ووهبهم عقلاً يميزون به الصحيح من السقيم ورؤاً يتذوقون حلاوة الإيمان به ويتعمدون بأطاييف ثمره وينعه.

ولما بعد الناس عن نهج خالقهم فسدت إراداتهم ومن ثم قراراتهم وأصبحوا يتخبطون في الظلمات، وفسدت تبعًاً لذلك معيشتهم قال تعالى: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ إِمَّا كَسَبَتُ أَيْدِيُّ النَّاسِ

لِيُذَيقُهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿٤١﴾ [الروم: ٤١] فسد

الرأي فسد العمل، وأضحت قرارات الناس مبنية على الهوى والعشوائية والمحاكاة. فقد ظهر الفساد وانتشر في الأرض على جميع الأصعدة، والعيان في ذلك يغنى عن البرهان. فالفساد الأخلاقي قد عم شره وطه، ومن آثاره الخنا والزنا والظلم. والفساد المالي قد تفشي في كثير من المعاملات المالية حتى ألف الناس الربا وكثرة المهاطلة وأكل حقوق الناس بالباطل. أما عن الفساد الديني فليس حاله بأفضل من سابقيه، فالبعد عن منهج الله إنما هو سبب كل زيف وانحراف وإن دل ذلك على شيء فهو إنما يدل على الحاجة الماسة إلى آلية جديدة يستطيع بواسطتها الإنسان أن يوظف هذا الدين القويم في جميع مجالات الحياة ليرتقي من خلاله خلقاً وسلوكاً وحضارة. كما أن من آثار تلك القرارات الغير مدرورة والعجلة فساد البيئة وانتشار التلوث بأنواعه.

ومع ذلك فقد استطاع الإنسان في هذه الجزئية باستخدام آلية منظمة إصلاح بعض شؤون حياته المتعلقة بمعيشته في الدنيا وحقق في ذلك أفضل النتائج.

فانظر إلى استخدام تلك الآلية في مجال المياه مثلاً كيف استطاعوا إيصالها إلى كل مكان، كما استطاعوا مد شبكات المياه والصرف إلى كل مرافق المدن ومنازلها إمداداً وتصريفاً. ووفروا بذلك على الناس عناء الخروج وجلب المياه من الآبار بالقرب والدلاء. وفي مجال المواصلات كيف أصبح العالم مدينة واحدة يجوب المسافر العالم من أدناه إلى أقصاه في أربع وعشرين ساعة. وانظر في مجال العلوم والتكنولوجيا كيف استطاعوا بما توصلوا إليه من اختراعات تسهيل الحياة وتيسير المعيشة إلى أبعد الحدود. كل ذلك إنما يتحقق بعد توفيق الله بواسطة التفكير المنظم (SYSTEMATIC THINKING) باستخدام علم تحليل النظم (SYSTEM ANALYSIS) وتوظيفه لتحسين أداء الإنسان في أي مجال من مجالات الحياة.

ولكن لماذا نظر إلى حياتنا بهذه المحدودية والنظرية الجزئية؟ أليست حياتنا كلها الأخلاقية والمادية والاجتماعية والسياسية جديرة بهذا النظر وذلك التحليل لأنه ينبغي على ذلك صلاح حالنا ومالنا، تلك الحياة البعيدة المدى التي لا تنتهي بانتهاء هذه الدنيا الفانية بل حياة أبدية بمراحلها الأربع (الدنيا - البرزخ - يوم الحساب - الدار الآخرة). أليس من الأجرد بنا أن نعم بتفكيرنا وتخطيطنا تلك الأيام

الثقيلة القادمة التي يشيب لها الوليد وتضع كل ذات حملها.

من هنا نشأت فكرة البحث فهو دعوة إلى إعادة النظر في قراراتنا بناءً على تفكير منظم مستمد من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ. فالإنسان رهن قراراته قال ﷺ: ((كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبي)). قالوا يا رسول الله ومن يأبى؟ قال: ((من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي)) <sup>(١)</sup>.

قرارات الإنسان هي التي قادت أمّا إلى الجحود الهاوية لما نأوا عن الحق واستمروا بالباطل. وهي التي قادت أمّا أخرى إلى الحياة الكريمة في هذه الحياة الدنيا ثم إلى عالي الجnan في الآخرة بإذن الله.

إنه دعوة إلى فهم قويم وتفكير سليم باستخدام جهاز التحاذ القرار وعلى ضوء كتاب الله وسنة رسوله ﷺ عسى الله أن يمحو بها ران الجهل والضلال، ويظهر بها الحق ظهور الشمس في رائعة النهار.

وما من شك أن موضوع الامتحان والابلاء في هذه الحياة الدنيا هو أول أمر يهم كل مسلم على الإطلاق، كيف لا ومستقبل الناس ومصيرهم متوقف على النجاح فيه من عدمه. وهذا هو ما دعانا لإخراج كتابنا (القرار .. طريقك إلى المثالية) ليكون بإذن الله

(١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة، باب الاقناء بسنن رسول الله ﷺ (٦٨٥١) / ورقمه ٦.

علمًا ينتفع به، وعملاً يقوم على ثغرة من ثغر هذا الدين الحنيف.

قال الأوزاعي : ما من مسلم إلا وهو قائم على ثغرة من ثغر الإسلام فمن استطاع ألا يؤتى الإسلام من ثغرته فليفعل<sup>(١)</sup>.

بالإضافة إلى أسباب أخرى أوجزها في ما يلي :

١- اختلاف المقدمين والمؤخرین حول مكان اتخاذ القرار في الإنسان،

هل هو الدماغ أم الفؤاد. ولا سيما بعد ظهور علوم جديدة على

الساحة كالبرمجة اللغوية العصبية مؤكدة أن القرار عملية تتم في

دماغ الإنسان لا في فؤاده.

٢- حاجة العصر الماسة إلى تعلم الطريقة الصحيحة في اتخاذ القرار.

٣- إلقاء الضوء على علاقة القرار الوطيدة بالدين.

٤- حاجة العمل الإسلامي إلى القائد الرشيد صانع القرار الصائب الحكيم.

٥- إثبات مدى أهمية القرار وأنه مادة اختبار الإنسان في هذه الحياة

وأنه أحد المعاني المراده بقوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَاتٍ﴾

طِبَاقًا مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفْوُتٍ فَارْجِعْ الْبَصَرَ هَلْ

تَرَى مِنْ فُطُورٍ﴾ [الملك: ٢].

(١) السنة للمرزوقي ج ١ / ص ١٣.

وهو الأمانة المقصودة في قوله جل وعلا : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلُنَا وَأَشْفَقُنَّ مِنْهَا وَحَمَلَهَا إِلَيْنَا إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧٢].

هذا وكثيراً ما نسمع عن تخلف الأمة وذلتها وهوانها، نسمع ذلك من منابر الخطباء في المساجد، ونقرأ ذلك في الصحف ووسائل الإعلام المختلفة ويتحدث بذلك المثقفون في نواديهم ومنتدياتهم .. فالكل يؤكد والكل يحوقل ويسترجع الله ولكن أين الحل ؟ أين العلاج ؟ نعم لاشك في أن العلاج هو العودة إلى هذا الدين الحنيف .. ولكن هل من آلية جديدة تساعد على توظيف هذا الدين في جميع القرارات وتساعد أفراده على سلوك منهجه واقتفاء أثره ؟ وإنني إذ أكشف هنا للقارئ عن هذا الجهاز العجيب، الجهاز المساعد لاتخاذ القرار، لتفعيله واستثمار إمكانياته المعطلة، لأرجو من الله أن يكون عاملاً فاعلاً في العودة بالأمة إلى منبعها الأصيل والعلو بأفرادها إلى مصاف العلماء المجتهدين والجهازية العارفين.

فإن أصبنا فمته من الله، وإن أخطأنا فمن أنفسنا والشيطان.

## المؤلفان

الموقع : [www.amthl.info](http://www.amthl.info)

البريد الإلكتروني : abahjat@gawab.com

## **الفصل الأول**

- مفهوم القرار
- القرار في اللغة والاصطلاح
- أنواع القرارات



## مفهوم القرار

القرار مفهوم لغوي حديث من حيث المعنى لا من حيث اللفظ فلم يُشر في كتاب الله تعالى ولا في السنة الشريفة على هذا اللفظ بمفهومه الذي نعنيه في البحث. ولا شك أنه مع تقدم الزمن قد تطرأ على بعض الألفاظ استعمالات حديثة تناسب العصر واشتقاقات للكلمة الواحدة لتطويع اللغة.

وقد وردت في القرآن الكريم ألفاظ أخرى لدلالة على المعنى نفسه أو قريب منه كلفظ (الأمر) في قوله تعالى : ﴿فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وقوله تعالى : ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكَ الْأَمْرِ مِنْكُمْ﴾ [النساء: ٥٩].

وقوله تعالى : ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَنْهَمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ [الشورى: ٣٨].

ولفظ (الرأي) في قوله : ﴿فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ﴾

مَا نَرَنَاكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَنَاكَ أَتَّبَعَكَ إِلَّا أَلْذِينَ هُمْ  
أَرَادُنَا بِإِدَى الرَّأْيِ وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ بَلْ نَظُنُنَّكُمْ  
كَذِيْنَكَ [٢٧].

كما وردت في السنة المطهرة بلفظ (الرأي) كقول (نعم الرأي)  
و(نبل الرأي) و(ذو الرأي) : قال ﷺ: ((للقرشي قوة الرجلين من  
غير قريش)) فسأل سائل ابن شهاب ما يعني بذلك قال : نُبل  
الرأي<sup>(١)</sup>.

وهذا المعنى يقصد به فئة من الناس يحسنون اتخاذ القرار، بينما  
البحث هنا يتناول القرار بالتفصيل سواء كان حكيمًا أم عشوائياً.

(١) أخرجه ابن حبان وصححه، كتاب التاريخ، باب بدء الخلق، (١٤ / ١٦١) ورقمه ٦٢٦٥ وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط إسناده صحيح.

## القرار في اللغة والاصطلاح

جاءت لكلمة القرار ومشتقاتها في قواميس اللغة عدة معانٍ

نوجزها فيما يلي :

القرار : هو المستقر من الأرض. ويوم القرّ : اليوم الذي بعد يوم النحر لأن الناس يقررون في منازلهم. والحجاج يقرّون فيه بمنى.

وأقرّ بالحق : اعترف به. وقررت عنده الخبر حتى استقر<sup>(١)</sup>.

وفي أساس البلاغة<sup>(٢)</sup> : أنا لا أقارّك على ما أنت عليه، أي لا أقرّ معك.

وزاد معجم الوجيز<sup>(٣)</sup> : (القرار) الرأي يمضي من يملك إمضاءه.

وقرر الأمر رضيه وأمضاه. ويقال قرر المسألة أو الرأي :

وضحه وحققه.

(١) الصاحح للجوهري (٢ / ٧٨٨). ولسان العرب لابن منظور (١١ / ٩٨ - ٩٩). والقاموس المحيط للفيروزآبادي (٢ / ١٢٠) وختار الصحاح للرازي (ص: ٥٢٨ - ٥٢٩). والمصباح المنير للفيومي (٢ / ١٥٤).

(٢) أساس البلاغة للزمخشري (ص: ٣٦١).

(٣) معجم الوجيز الصادر عن مجمع اللغة العربية بمصر (ص: ٤٦٩ - ٤٩٧). ومعجم الوسيط الصادر عن مجمع اللغة العربية بمصر (٢ / ٧٢٥).

وقرّر فلاناً بالذنب : حمله على الاعتراف به.

تقرّر الرأي أو الحكمة : أمضاه من يملك إمضاءه.

(المقرّر) عضو من جماعة يوكل إليه بيان ما رأته الجماعة.

أمر مقرّر : ثابت معترف به.

على ضوء ما سبق والذي أحسب أن القرار الذي نعنيه في هذا البحث مصطلح جديد وتعبير محدث وبإمكاننا تعريف المعنى العام لمادة كلمة (قرّر) أنها تدل على معانٍ الثبات والموافقة والإمساء والرضا والاعتراف.

وفي ضوء ذلك يمكن تعريف القرار اصطلاحاً بأنه:

كل قول أو فعل أو تقرير يصدر من الإنسان البالغ العاقل بإرادته.

والفرد يتخذ في حياته اليومية مئات القرارات بعضها يخرج بصورة

عشوائية والبعض الآخر يخضع للدراسة والتحليل وإعمال الفكر.

وكل بالغ عاقل مسئول عن قراراته مهما صغرت وهو مجازاً عليها يوم الدين بإحدى ثلات ، بحسنة أو سيئة أو لا ثواب ولا عقاب وذلك بحسب نوع القرار وحجمه وفاعليته. قال تعالى :

﴿ وَوُضَعَ الْكِتَبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ  
يَوْيَلَنَا مَا لِهَا الْكِتَبُ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كِبِيرَةً إِلَّا  
أَحْصَنَهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ ٤٩

[الكهف ٤٩]. وقال جل من قائل : ﴿ وَمَنْ يُرِدُ فِيهِ بِالْحَادِيمِ  
يُظْلِمُهُ نُذِيقُهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ [الحج ٢٥]. دلالة على أن الهمَّ  
بالعمل وعقد النية على تنفيذه يعتبر قراراً يحاسب عليه الفرد قال ﷺ:  
((من هم بحسنة فلم ي عملها كتبت له حسنة ومن هم بحسنة فعملها  
كتبت له عشرًا إلى سعمائة ضعف، ومن هم بسيئة فلم ي عملها لم  
تكتب، وإن عملها كتبت)) <sup>(١)</sup>.

إذن فكل مكَلَّفٍ هو في الأصل صاحب قرار وحياته مبنية على  
قراراته، إن أحسن أفلح وأنجح، وإن أساء خسر وخاب. فمن أراد  
الحياة السعيدة في الدنيا والآخرة فلينظر في قراراته ولا يدعها تخرج  
جزافًا، بل لابد وأن ينظر فيها وأن يجعلها وفق ما جاء به الشَّرْع

(١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب إذا هم العبد بحسنة كتبت وإذا هم  
بسيئة لم .. (١١٨ / ١). ورقمه ١٣٠.

الحكيم. فهو إنما جاء مصوّباً للقرارات ومقوّماً لها. قال تعالى:

﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلّٰٓئِقِ هُوَ أَفْوَمُ وَيَبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ

يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾٩﴿ [الإسراء: ٩].

فالله أَسْأَلُ أَنْ يَمْنَحَنَا الْقُدْرَةَ عَلَى اتِّخَادِ الْقُرْرَاتِ الصَّائِبَةِ الْحَكِيمَةِ

لِتَسْتَقِيمَ بِهَا الْحَيَاةَ وَيُسَعِّدَ بِهَا الْإِنْسَانَ.

## أنواع القرارات

ميّز الله الإنسان بالعقل، وأمده بالقدرة على اتخاذ القرار، وتحليل البدائل المختلفة ، و اختيار البديل الأنسب له. ولا تخلو حياة الفرد من مسؤولية اتخاذ القرار؛ فكل فرد مرتبط بنظام متكامل وهو مؤثر فيه شاء أم أبي، فلا بد له من النظر والبُّت في أموره التي تعرض له في حياته.

وقد وضع لنا الشّرع الحكيم أنساً ينبعي أن تبني عليها قرارات الفرد بالنظر إلى دائرة تأثير قراراته. وكلما اتسعت دائرة تأثير القرار، زادت أهميته، وازدادت مسؤولية صاحبه عند الله. ويمكن أن يقسم القرار بداية إلى :

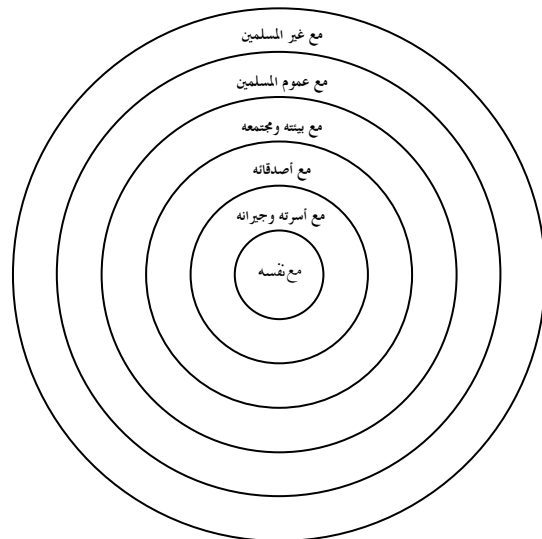
### ١- قرار فردي :

وهو ما يختص به الفرد وحده.

### ٢ - قرار اجتماعي :

وهو ما يتعلّق بعلاقته بالآخرين.

وهذا الأخير يتشعّب ويتسع كلما تقدم العمر بالفرد وكثرت المسؤوليات الملقاة على عاتقه؛ فتتسع تبعاً لذلك دائرة تأثير قراراته على الآخرين. ففي بداية الأمر قد يقتصر الاهتمام بتأثير القرار على نفسه ثم يرتبط بأسرته ثم يتسع ليشمل الجيرة والأهل والأصحاب وهكذا يتسع مع العمر وتتشعب العلاقات حتى يجد الفرد نفسه لا يستطيع أن يبت في أمر بمعزل عن حوله فهناك علاقة وطيدة تربطه بمن حوله كفرد داخل منظومة متراقبة.



دائرة تأثير القرار

وتتنوع القرارات تبعاً لمسؤوليات الفرد:

فالقرار الفردي ينقسم إلى:

أ - قرارات حياتية أو معيشية تختص بأكله وشربه وذهابه ومجيئه وما

إلى ذلك من حاجاته اليومية.

ب - قرارات مصيرية وتحتخص بحياته وموته وصحته ومرضه .. إلخ .

أما القرار الاجتماعي وهو ما يتعلق بالغير فينقسم إلى :

١ - قرار أسري : وهو ما يختص بالأسرة أو أحد أفرادها كالزواج

أو الوظيفة أو السُّكْنَى .

٢ - قرار إداري : وهدفه الإدارة المثلث لعمل ما، سواء للمؤسسات

أو المنظمات أو حتى داخل الأسرة وهنا يختص به الأبوان أو من

ينوب عنهم.

٣ - قرار سياسي : وهدفه بناء العلاقات بين الدول وتحتخص به

السياسيون في المناصب العليا أو البرلمانات.

٤ - قرار ديني : وهدفه تقويم الزريع والدعوة إلى الله وتحتخص به في

الغالب رجال الحسبة والدعاة والعلماء.

٥- قرار عسكري : و هدفه وضع استراتيجية أو خطة للحرب أو  
الأمن والدفاع و يختص به القادة العسكريون.

و كل ما يصدر عن الإنسان من قول أو فعل أو تقرير أو عزم  
في القلب فهو في الأصل قرار. و ينقسم من حيث نوعه إلى :  
أ- قرار قلبي : لقوله ﷺ : ((إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما  
نوى . . . ))<sup>(١)</sup>.

ب- قرار قولي : وهو أقوال الفرد و آراؤه و أحکامه.  
ج- قرار فعلي : وهو أفعال الفرد و ردود أفعاله تجاه أمر معين.

و تنقسم القرارات بحسب طبيعتها إلى :

١- قرارات ذات طبيعة استراتيجية :  
و تعتمد على منهج التفكير المستقبلي للاختيار بين بدائل محتملة،  
لتحقيق أهداف رئيسية أو أهداف بعيدة المدى، أو قرارات مصيرية.  
و هذا النوع من القرارات له أهمية عظمى فنجاح العمل

(١) صحيح البخاري ج ١ / ص ٣ و رقمه ١.

يتوقف على القرار الصائب. إلا أنه من أصعب القرارات نظراً لما يحيط به من حالات مبنية في أغلب الأحيان على الظن والتوقعات فيدخل فيه عنصر المخاطرة إلى حد كبير باعتباره يخص المستقبل، وهو بلا شك من الأمور الغيبية التي لا مجال للقطع والجسم بشأنها.

ومن هذه القرارات الاستراتيجية قرار يوسف عليه السلام حينما وضع خطة حكمة لتجاوز سنوات القحط وأرشدتهم إلى ما يعتدُونه في تلك السينين العجاف، فأمرهم أن يدخلوا الحب في سبله في سيني الخصب ليكون أبقى لهم وأبعد عن إسراع الفساد إليه، ماعدا المقدار المعد للاستهلاك السريع ول يكن ذلك مع شيء من الترشيد وعدم الإسراف ليستعينوا بذلك على الادخار للسبعين الشداد وهي السنون السبع التي تعقبها.

## ٢ - قرارات ذات طبيعة تكتيكية :

وهي القرارات المتعلقة بالأمور الفورية والقريبة المدى حل مشكلة مؤقتة، أو حالة طارئة يغلب عليها طابع الإلحاد والعجلة، وتعتبر هذه القرارات أقل درجة من حيث الأهمية وهي

كذلك أقل من حيث احتمالية الخطأ لأنها لا تتطلب شدة الفطنة والخدس كما في القرارات الاستراتيجية. وموضوع بحثنا هنا هو القرار الفردي وهو الذي ستناوله إن شاء الله بالبحث والاستقصاء والدراسة.

## الفصل الثاني

- الحاجة إلى اتخاذ القرار
- أهمية القرار
- نظريات اتخاذ القرار وتطبيقاتها على القرارات الفردية
- مجالات القرار
- القرار في الكتاب والسنة



## الحاجة إلى اتخاذ القرار

كم يحتاج العمل الإسلامي إلى القائد الحكيم.

وكم يحتاج الفقه في الدين إلى العالم المجتهد.

وطالب العلم كم هو بحاجة إلى الموقف الحاسم واختيار

التخصص المناسب وفق ميوله وقدراته.

وكل إدارة وكل شركة وكل منظمة كم هي بحاجة إلى قرار

حازم ورأي ثاقب.

وكل فرد بأشد الحاجة إلى بصيرة وإقدام لحل مشاكله وإصلاح

أموره.

ولاشك أن ما تمرّ به الأمة الإسلامية من أزمات وما تعانيه من

ويارات على مر الزمان عائد بعد قضاء الله لقرار غير صائب من

قائد، أو عصيان لقراره ترتب عليه فشل خطة أو إلحاد هزيمة. وهذا

هم الرماة في غزوة أحد<sup>(١)</sup> عصوا قرار القائد الفذ الحكيم صلوات الله وسلامه عليه فهزمهم العدو ونال منهم. وهما هم في غزوة الخندق<sup>(٢)</sup> يتتصرون بعد قضاء الله وقدره بسبب قرار صائب أشار به سليمان الفارسي<sup>(٣)</sup> عليه السلام . وما مُنِيَ المسلمين بعدهم اللدود، ذلك

(١) غزوة أحد وقعت في شوال سنة ثلات للهجرة. لما أصيَّبَ كفار قريش يوم بدر شر إصابة خرجوا بحدهم وحديدهم وكانت ثلاثة آلاف مقاتل، فخرج عليهم رسول الله ﷺ في جيش من المسلمين قوامه سبعمائة مقاتل، وقد أمر الرسول ﷺ الرماة ألا يغادروا منها كانت الظروف وانتصر المسلمون في بداية الأمر وأخذوا في جمع الغنائم فغادر الرماة مواقعهم فجاء العدو من قبلهم وهُزِمُوا المسلمون وكسرت رباعية الرسول عليه الصلاة والسلام وشجت وجنته واستشهد حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه ، واستشهد سبعون من المسلمين .  
انظر سيرة ابن هشام ص ٦٤ - ١٧٧ ج ٣ .

(٢) وقعت غزوة الخندق في شوال سنة خمس للهجرة عندما سعى بنو النضير بعد إجلائهم عن المدينة إلى تأليب العرب وغيرهم على المسلمين فاجتمع الكفار في جيش قوامه عشرة آلاف مقاتل، فأشار سليمان الفارسي<sup>رض</sup> على رسول الله بحفر الخندق حول المدينة وكان النصر حليف المسلمين. انظر المصدر السابق ص ٢٢٤ - ٢٤٤ .

(٣) هو سليمان ابن الإسلام، أبو عبدالله الفارسي سابق الفرس إلى الإسلام، صحب النبي ﷺ وخدمه وحدث عنه. روى عنه جمع من الصحابة رضوان الله عليهم، توفي سنة ثلاث وثلاثين بالمدائن في خلافة عثمان بن عفان رضي الله عنها . انظر سير أعلام النبلاء للذهبي (٥٠٥ / ١) .

الكيان الصهيوني يسري داخل الجسد الإسلامي الواحد كما يسري الشيطان في مجرب الدم، إلا بقرار فاسد، وزلة قائد عانى المسلمين منه ولا يزلون حتى يُحدث الله أمراً كان مفعولاً.

وقد يعاني فرد من الأفراد أو يُحكم على رقاب العباد بزلة فقيه، أو قرار خاطئ من عالم، ومن المشكلات التي أدت إلى الحاجة إلى بحث اتخاذ القرار : جمود الفكر، وانغلاق الفهم، وإغلاق باب الاجتهاد في كثير من المسائل الفقهية والتوقف على فتاوى صدرت وفق ظروف معينة في أزمنة سابقة لا تنطبق على كثير من الحالات ولا الظروف المحيطة، مما يجلب الحرج والمشقة على العباد، وما جعل الله في الدين من حرج.

ولاشك أن دين الإسلام هو الدين الحق الصالح لكل زمان ومكان. والمشكلة هنا كما أحسبها، تكمن في انتشار الجهل بين الناس بعلوم دينهم وانشغالهم عنها بعلوم دنياهم وفنونها مع التشاقل إلى الدنيا بالإضافة إلى ظهور مستجدات كثيرة لاسيما على الصعيد السياسي والاقتصادي والفكري مما زاد الأمر تعقيداً وحيرة، وكثير فيه للبس، وطلب الرجوع إلى العلماء لجلاء الأمور ومع انشغال

الناس بدنياهم عن دينهم ورغبتهم في الفتاوى (ذات القوالب الجاهزة) إن صح التعبير، وأعني بها تلك الفتوى القاطعة بالحلال أو الحرام (بدون تفصيل حتى لا يدخلوا في متأهلات وتعقيدات لا طائل من ورائها في ظنهم أو قد لا يستطيعون الاستفادة منها مع قلة علمهم) ورغبة العلماء في التيسير عليهم جعلهم يلجمون إلى تثبيت كثير من الأحكام المرنة وتضييق مجالات رحمة للاجتهاد، وتحجير أمور كان فيها كثير من السعة، ومع مرور الزمن وتعاقب الأجيال ثبتت تلك الفتوى على تلك الأحكام مما أدى إلى وقوفها سداً أمام عبور الفتوى واستقائها من النبع الأساس، كتاب الله وسنة رسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. فالمشكلة هنا تكمن في تثبيت لمتغير كان قابلاً للتطويع وإيجاد البديل. مما أدى إلى إغلاق باب الاجتهاد وادعاء ضعاف الإيمان بعدم تكيف الدين مع كل زمان ومكان.

إننا نعيش الآن في زمن تميّز عن غيره بعدها أمور يجب أن تتأثر

الفتوى تبعاً لها :

- ١ - ازدياد الموارد وسهولة الإمكانيات وتطور العلم ووسائل التقنية ، كتطور علم الفلك وتتوفر المراصد الدقيقة وتطور

## وسائل المواصلات.

٢- تعدد الحياة وتشابكها وتشعب فنونها من الناحية الاقتصادية

والسياسية والاجتماعية وغيرها.

٣- زيادة عدد السكان والمسلمين خاصة مما يؤكّد وجوب إعادة

البحث والدراسة والاجتهداد فصدور بعض الفتاوى قد يثقل

على الأمة أو يعرض أفرادها للهلاك.

خذ على سبيل المثال فتوى وجوب رمي الجمرات بعد الزوال

ما سبب تدافع الحجاج للرمي وحدوث مئات الوفيات هذا ويزداد

الخرج والضرر لمن أراد أن يتّعجل وينخرج من منى قبل غروب

الشمس ، فأنى لذلك البحر المائج ، والأعداد البشرية الهائلة أن

تتمكن من الرمي بعد الزوال ثم تدفع في ذلك الوقت اليسير إلى مكة

قبل غروب الشمس !.

ومنها فتوى النهي الوارد عن بيع الشمرة قبل تمام نضجها وقد

استجَدَّ الآن التوسيع في الصادرات والواردات من أنحاء العالم ويجد

التاجر أن من المصلحة قطف الشمرة قبل النضج ويعها ليتم نضجها

أثناء شحنها من بلد لأخر فبعض أنواع الشمار لا يتحمل المكوث على حالة

النضج لفترة طويلة وسرعان ما يتسلل إليه العطب كفاكهه الموز مثلاً.

ومنها فتوى رؤية الأهلة، تلك المشكلة التي أعضلت الأمة على بساطتها فكل دولة تنفرد برؤيتها الهلال رؤية مستقلة عن غيرها من الدول، وحدث من جراء ذلك اختلاف عظيم حتى أشكال على من يسكن في الدول غير المسلمة. وبات هذا الأمر يقضى مضاجعهم فكل منهم يتبع رؤية بلاده فتجد الرجلين في البلد الواحد أحدهم يصوم بناء على فتوى الرؤية من بلاده والآخر يفطر للسبب ذاته. ونستطيع أن نحمل حديث رسول الله ﷺ على علة الأمية وعدم توفر المراصد في ذلك الأوان حيث قال :

((الشهر هكذا وهكذا ثم عقد إبهامه في الثالثة فصوموا لرؤيته وأفطروا الرؤيته فإن أغمي عليكم فاقدروا له ثلاثة)) <sup>(١)</sup>.

وقال ﷺ : ((إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا وهكذا وعقد الإبهام في الثالثة والشهر هكذا وهكذا يعني تمام ثلاثة)) <sup>(٢)</sup>.

(١) صحيح مسلم ج ٢ / ص ٧٥٩ ورقمه ١٠٨٠.

(٢) صحيح مسلم ج ٢ / ص ٧٦١ ورقمه ١٠٨٠.

أما اليوم وقد تطور علم الفلك وعلم الحساب وأصبح من الدقة بحيث يقوم بحساب أوقات الأهلة لسنة قادمة. ولو لم نأخذ بالفلك وأخذنا بالأهلة تبعدها فإن تطور وسرعة وسائل الاتصال اليوم جعل من السهل توحيد الرؤية في جميع أنحاء العالم وعميمها في لحظات. ومنها فتوى عدم جواز البناء في منى لأدوار متعددة ومع ازدياد عدد الحجيج يحتم على العلماء إعادة النظر فيها بما يحقق المصلحة ولا يتعدى على قدسيّة شعائر الله.

هذا وإن الحكام من أحوج الناس كذلك لاتخاذ القرار، وانتقاء البطانة الصالحة التي تعينهم على اتخاذ القرار السليم. وإن ما يؤسف له أن تتبعي تلك البطانة عرضاً من الدنيا فتكتم الحق، ولا تحسن المشورة وهذا ما ابلي به كثير من قادة وحكام العصر الحديث والله المستعان.

ولا يخفى على كل ذي لبٍ وبصيرة كم تشتد حاجة الطلاب في هذا العصر - عصر التخصصات - إلى اتخاذ قرار صائب، حتى لا يرددوا في حسم الأمر في اختيار التخصص المناسب، فلطالما تردد كثير من الطلبة؛ فيختار أحدهم ذلك التخصص لأن والده أرغمه

على اختياره، أو لأن صديقاً له امتدحه، أو لاعتقاده بمستقبل زاهر له، وإقبال سوق العمل عليه. فيدخله لفترة وجيزة - وقد تطول - ثم يتبين له زيف ما قيل له عنه، أو عدم مناسبته له، أو صعوبته وعدم مقدرته الاستمرار فيه فيتركه ذاهباً إلى غيره. ولو أنه أحكم دراسة الأمر، وعرف مستوىه، وقدراته ، وموارده لما كان منه ذلك التردد.

وقد نسمع عن مؤسسة فشلت أو شركة أفلست، إما لسوء التقديرات، أو لقلة الموارد، أو لعجز في الميزانية . . . إلخ. ولاشك أن كل فرد قد تعنُّ له أمور، وتستجذُّ له أحداث، يقف أمامها في حيرة من أمره، قد تشعَّبَتْ به السبل وكثرت عليه تكاليف الحياة ومتطلباتها.

فالحل الأمثل لكل هؤلاء، هو الحكمة المتبصرة، وال فكرة الناضجة، والنظرية البعيدة، لتسليم قراراته من التهور في اتخاذ القرار، والتسرُّع في الأحكام.

## أهمية القرار

القرار هو أحد مخرجات عقل الإنسان الناتجة عن عملية إدخال المعلومات ومعالجتها من حيث القبول والرد. فهو نتاج لابد منه لأي إنسان.

وتكمّن أهمية القرار في أن الإنسان قد خلق ليتبعـد الله بـقراراته الفعلية والقولـية. قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَا إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]. فالقرار هو مادة اختباره في هذه

الحياة بل هو العبادة لأن العبادة هي كل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة وذلك هو مقصودنا بالقرار. والإنسان رهن قراراته، فحياته كلها متوقفة بعد قضاء الله وقدره عليها، يرسم بها حياته ويسـكلـها وتسـيرـها كلـها في دـنيـاه بنـاءـ على نـتـائـجـها فـيـتـعلـقـ نـجـاحـ التـاجـرـ فيـ تـجـارـتـه بـعـدـ توـفـيقـ اللهـ بـاتـخـاذـ القرـارـ المـنـاسـبـ فيـ عـقدـ الصـفـقـاتـ المـنـاسـبـةـ وـطـرـقـ العـرـضـ وـالـطـلـبـ وـالـاعـلـانـ عـنـ السـلـعـةـ.

وـتـعـلـقـ حـيـاةـ اـمـرـأـةـ فيـ اـرـتـبـاطـهاـ بـزـوـجـ مـعـيـنـ بـقـرـارـ مـنـهـاـ،ـ وـيـتـغـيـرـ مـسـتـقـبـلـ

شـخـصـ مـاـ بـنـاءـ عـلـىـ قـرـارـ اـخـذـهـ.

وكذلك الحاكم والمحكوم والموظف والمدير وغيرهم فالقرار هو اللبنـة الأساسـة التي يبنيـها العملـة فإنـ وضـعتـ فيـ مـكانـهاـ المناسبـةـ قـامـ فوقـهاـ الـبـنـاءـ صـحـيـحاـًـ وإـلاـ تـخلـلـتـهـ العـيـوبـ وـالـنـقـائـصـ التيـ قدـ تـصـلـ إـلـىـ نـقـضـهـ وـإـعادـةـ الـبـنـاءـ.

وـأـبـعـدـ مـنـ ذـلـكـ كـلـهـ فـإـنـ مـوـقـفـ الـعـبـدـ وـحـيـاتـهـ الـأـخـرـوـيـةـ فيـ مـرـاحـلـهـ الـثـلـاثـ الـبـاقـيـةـ (ـالـبـرـزـخـــ الـقـيـامـةـــ الـدـارـ الـآـخـرـةـ)ـ يـبـنـيـ عـلـىـ قـرـارـاتـهـ أـصـابـ فـيـهـ أـوـ أـخـطـأـ.

فـحـيـةـ الـبـرـزـخـ بـنـعـيمـهـ وـعـذـابـهـ وـتـفـاوـتـ النـاسـ فـيـهـاـ بـيـنـ هـذـاـ وـذـاكـ هيـ نـتـاجـ الـمـحـاسـبـةـ عـلـىـ قـرـارـاتـ الـإـنـسـانـ.ـ وـكـذـاـ فـيـ المـوـقـفـ فـشـدـتـهـ أـوـ يـسـرـهـ يـعـتـمـدـ بـعـدـ عـفـوـ اللـهـ عـلـىـ مـاـ صـدـرـ مـنـ قـرـارـاتـ فـيـ دـنـيـاهـ.ـ وـلـاـ يـتـبـوـأـ مـقـعـدـهـ مـنـ الـجـنـةـ وـلـاـ يـصـعـدـ فـيـ دـرـجـهـ بـعـدـ فـضـلـ اللـهـ

وـكـرـمـهـ إـلـاـ بـحـاـصـلـ قـرـارـاتـهـ،ـ قـالـ عـزـ مـنـ قـائـلـ: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ أَحْسَنَ وَزِيَادَةً وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَرْرٌ وَلَا ذِلَّةٌ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ﴾ [يـونـسـ: ٢٦ـ].ـ فـالـقـرـارـ هـوـ مـادـةـ اـخـتـيـارـ الـإـنـسـانـ فـيـ هـذـهـ الـحـيـةـ وـهـوـ مـاـ يـسـأـلـ عـنـهـ الـفـرـدـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ وـتـبـنـيـ عـلـيـهـ

سعادته العاجلة والأجلة لذا فهو مطالب بتحسين قراراته الفعلية

والقولية. ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِبَلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحَسْنُ عَمَلاً وَهُوَ

الْعَزِيزُ الْغَفُورُ﴾ [الملك: ٢].

وقرارات الإنسان الفعلية ما هي إلا نتاج قراراته القولية أو

المختمرة في عقله بغير إقرار (النية) قال تعالى : ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ

الْقَوْلَ فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُمْ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ

أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [الزمر: ١٨].

فيجدر بال المسلم ألا يُقدم على قول أو عمل إلا بما فيه مصلحة

له وموافقة لشرع الله.

## نظريات اتخاذ القرار وتطبيقاتها على القرارات الفردية

تسهم نظريات اتخاذ القرار مساهمة فعالة في تحديد المشكلة وإيجاد الحلول. وتلقي الضوء على مجموعة البدائل المتوفرة ، وبالتالي فهي تساعد بشكل ملموس في ترشيد سلوك الإنسان، وسفر عن قرارات تتميز بالحكمة والتفكير المنظم، وقد طبّقت هذه النظريات بأساليب علمية فنجحت وآتت ثمارها بشكل واضح للعيان على المستوى التعليمي والسياسي والتجاري ولكنها لم تمارس على المستوى الفردي والعام ، ونحن هنا في هذا البحث نحاول الاستفادة منها في هذا المجال فالحكمة ضالة المؤمن . وفيها دربة على التروي ، وتقمص شخصية العاقل الحكيم صاحب النظرة البعيدة المتأنية . فلماذا لا يستخدمها الفرد في قراراته اليومية ففي ذلك رياضة للعقل وتوسيع لأفقه ومداركه وتعلمها بعد النظر، والتحكم في العواطف والمشاعر فلا يتأثر بها القرار لدرجة الإضرار وتهوّي به إلى التهور والتسرع في اتخاذ القرارات وقد نهى الله تعالى عن ذلك في قوله : ﴿وَلَا يَجِرِّ مَتَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوْكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ﴾

**الْحَرَامُ أَنْ تَعْتَدُوا** ﴿ [المائدة: ٢] . تبين الآية النهي عن إقحام مشاعر الكراهيّة وجعلها مؤثرة في القرار.

وسوف نتناول في هذا الفصل ما يفيد البحث من نظريات قابلة للتطبيق على المستوى الفردي والتي تسهم في ترقية التفكير الإيجابي وتقويم سلوك الفرد. نوجز هذه النظريات في الآتي ثم نتناول كلاً منها على حدة بالشرح والتفصيل<sup>(١)</sup>:

- البرمجة الخطية (LINEAR PROGRAMMING).
- نظرية الاحتمالات (PROBABILITY THEORY).
- قرار معيار القيمة المتوقعة. (EXPECTED VALUE CRITERION)
- قرار معيار مستوى الطموح. (ASPIRATION- LEVEL CRITERION)
- معيار المستقبل الأكثر احتمالاً. (MOST LIKELY FUTURE CRITERIO )
- معيار مبدأ السبب غير الكافي. (PRINCIPLE OF INSUFFICIENT REASON)

---

(١) للமزيد انظر كتاب مقدمة في بحوث العمليات.

- معيار أدنى الأقصى (أقصى الأدنى).  
(MINIMAX (MAXIMIN) CRITERION )
- نظرية المباريات .(GAME THEORY).
- المسار الحرج .(CRITICAL PATH ).
- شجرة القرار .(DECISION TREE).

### البرمجة الخطية (LINEAR PROGRAMMING)

هي إحدى نظريات اتخاذ القرار وتمثل في صياغة المشكلة<sup>(١)</sup> ثم محاولة إيجاد حل مناسب لها. وأهم النقاط المطلوب تعريفها في البرمجة الخطية هي :

- ١ - الهدف : وفيه يتم تحديد هدف المشكلة.
- ٢ - القيود : وهي العوائق التي قد تقف أمام تحقيق أو تنفيذ المشكلة.
- ٣ - الثوابت : هي المفاهيم وال المسلمات التي لا يمكن أن يتم الجدال بشأنها.
- ٤ - المتغيرات : وتميز ب مجال أوسع من الثوابت حيث يمكن الانتقاء

(١) قد يختلط الفهم على القارئ في لفظ (مشكلة) فتفهم على أنها ورطة أو معضلة، وليس هذا المقصود، إنما أقصد باللفظة تشبيهها بالمسألة الرياضية (Problem) وذلك تقريرياً للأذهان لبسطها وتحليلها ومن ثم حلّها الحل الأمثل .

منها بما يتناسب وموارد كل شخص وقدراته وإمكاناته.

وبعد تعريف جميع هذه البنود والإجابة عليها بنزاهة ومصداقية يتم اختيار الحل الأمثل ضمن عدة حلول ممكنة.

فإن لم يخطط المرء لأموره وينظم وقته بل تركه بصورة عفوية ضاعت موارده سدى، وقل إنتاجه.عكس من يخطط فإنه لابد وأن ينجز ويتحقق وإن لم ينفذ جميع مخططاته. ومن الأهمية بمكان تعريف القيود والمتغيرات والثوابت وتحري المصداقية في تعريفها حتى تُقطع من الموارد ثم يتم تنظيم الوقت المتبقى لتحقيق الهدف.

#### نظرية الاحتمالات : (PROBABILITY THEORY)

تتلخص هذه النظرية في إجراء النتائج المحتملة لنشاط معين تخضع مخرجاته للتغيير على غير اتفاق مسبق وقد تكون نتائج هذا النشاط محدودة وقد تكون لانهائية.

مثال : مكعب زهرة النرد محدود العدد وممثل بالأوجه الستة للزهرة : ١ ، ٢ ، ٣ ، ٤ ، ٥ ، ٦

فالنتيجة المحتملة عند إلقاء الزهرة مرة واحدة هو الحصول على

الرقم (٦) مرة واحدة كذلك. بينما قد نحصل على الرقم خمسة عند إلقاء زهرة النرد مرتين متتاليتين على شكل (١،٤) (٢،٣) (٣،٢) (٤،١) ولا يمكن الحصول على الرقم (٧) بأي حال عند إلقاء الزهرة مرتين واحدة<sup>(١)</sup>.

تفيد هذه النظرية في اتخاذ القرارات التي تبني على الاحتمالية إلى حد كبير، فإن إمكانية العمل لحامل شهادة جامعية في تخصص الهندسة مثلاً هي إما أن يكون مدرساً و إما أن يعمل بشركة هندسية أو أن ينشئ مكتباً استشارياً وغير ذلك من الاحتمالات الواردة في حدود تخصصه ولا يمكن بطبيعة الحال أن يعمل طبيباً أو مدرساً شرعاً، وكذلك من المستبعد أن تهبط ثروة من السماء على فقير معدم، واحتمالية حدوث ذلك أمر غير وارد، فلا بد إذن من بذل أسباب الغنى. وكذا لا يمكن لمن مات كافراً جاحداً بالله أن يدخل الجنة كما أخبر سبحانه وتعالى عن ذلك في كتابه : ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِإِيمَانِنَا وَأَسْتَكَبَرُوا عَنْهَا لَا نُفَتِّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ الْسَّمَاءِ وَلَا يَدْخُلُونَ﴾

(١) انظر مقدمة في بحوث العمليات ص ٤٨٣ - ٤٨٤.

## الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِحَ الْجَهَلُ فِي سَرِّ الْجَنَّاتِ وَكَذَلِكَ نَجَّزِ الْمُجْرِمِينَ

﴿٤٠﴾ [الأعراف : ٤٠]. فلا بد للعاقل من بذل أسباب الفوز

بالجنة وعدم التواكل. وأهم ما يمكن الاستفادة منه في هذه النظرية هو حذف الاحتمالات غير الواردة عند اتخاذ القرار وصرف النظر عنها كليًّا والاستفادة من النتائج التي تدخل ضمن حيز الاحتمالية.

### قرار معيار القيمة المتوقعة : ( EXPECTED VALUE CRITERION )

يعتبر من القرارات ذات القيمة المؤكدة نوعاً ما. حيث إن

المطلوب وضع قيمة مرتفعة للربح المتوقع.

مثال ١ :

عقار عرض للبيع بثمن يقدر بأربعين مليوناً به عدد من الوحدات السكنية والمعارض المؤجرة بالكامل. يدر العقار على صاحبه أربعين ألف ريال سنويًا. هنا قد يرى متخذ القرار الأمثل شراء هذا العقار لارتفاع عائداته السنوية في حين قد يرفض آخر بحجة احتمالية تدني مستوى الإيجار وعدم ثبوته، أو خروج المستأجرين أو بعضهم.. إلخ. فعنصر المخاطرة هنا هو القبول بالشراء في ظل تلك الاحتمالات.

قد تمرُّ على الفرد أمور لا يستطيع حيالها البت الفوري أو قد يتردد لكن في ظل القيمة المرتفعة المؤكدة ينبغي عليه الإقدام والخزم.

مثال ٢:

قد يفكر أحدهم في سكنى المدينة المنورة، فلو نظر إليها من حيث التطور المدنى وتسهيلات المعيشة لوجد خيراً منها، لكن ينبغي على المسلم ألا يكون ذلك مبلغه من العلم، فعليه النظر إلى المستقبل البعيد والموازنة بين المصالح والمفاسد، الخسائر والكافس، المادية والمعنوية؛ فلو أخذ بعين الاعتبار الفضل الوارد في السكنى بها من مضاعفة الأجر، والشفاعة الخاصة لمن سكن بها، وفضل الموت بها وأن الإيمان يأرِّز إليها وكان قادرًا على الانتقال إليها لما تردد، مع ما ورد من تعظيم الذنب فيها، فإن الحصول على الأرباح أكد من غلبة التكاليف.

قرار معيار مستوى الطموح : (ASPIRATION- LEVEL CRITERION):

هذا النوع من القرارات لا علاقة له بارتفاع المنفعة وتدني التكاليف بل هو وسيلة مباشرة لاختيار الحل المقبول في القرارات السريعة غالباً.

## مثال :

قد يقرر شخص بيع سيارته في المزاد. هذا الأمر يتطلب منه تثمينها أو وضع سعر تقديري لها، ويجب ألا يتدنى هذا السعر عن حد معين يعتبره حدًا معقولاً فيه إنصاف للبائع والمشتري على حد سواء. هذا السعر يعتبر هنا هو حد الطموح، فيقول مثلاً لن أبيعها بأقل من كذا، فقد يصل سعرها إلى ما طمح إليه البائع وقد يُعرض عليه أكثر من ذلك.

كذلك الأمر في القرارات ذات التائج المعنوية:

## مثال :

دائماً ما يلتجأ المسلم إلى تحصين نفسه بالأذكار ولكنه إن لم يتخذ قراراً منظماً يجسم الأمر فإنه غالباً ما يفرط في استمرارية ودؤام عمله . وهنا ينبغي له أن يضع حدًا للطموح فلا يقبل من الذكر مثلاً بأقل من حد معين يعتبره ورداً يومياً قد يزيد عليه إن استطاع حتى يضمن لنفسه عدم التفريط فيه لما له من أهمية عظمى من الحماية من نزغات الشيطان، وحسد الحساد ، ومنافع التي لا حصر لها يجد أثراً لها في حياته وبعد مماته.

فالقرار الأمثل هنا ومستوى الطموح لدى الفرد والذي ينبغي ألا يتندى عنه هو أوراد الصباح والمساء ففي الحديث : ((يا ابن آدم اذكوري بعد الفجر ساعة وقبل العصر ساعة أكفك ما بينهما))<sup>(١)</sup>.

فيكون بذلك قد ضمن لنفسه عدة أمور منها :

- ١- التحصين ضد الشرور المختلفة.
- ٢- ذكر الله والتعبد به.
- ٣- ألا يكتب من الغافلين.

وهكذا ينبغي أن يكون ديدن المؤمن في جميع عباداته ، أن يضع حداً أدنى للطموح يلتزمه ولا ينزل عنه ثم إن سُنحت له الفرصة بالزيادة فيها ونعمت. فإن من أهم فوائد القرار المسبق والتخطيط له أنه يحجز المرأة عن الالتهاء والانجراف مع مشاغل الحياة وأعبائها الكثيرة وشهواتها المزخرفة.

---

(١) رواه الأمام أحمد في مسنده، ورقمه ١٧٣٩٠ . وقال الشيخ شعيب الأرناؤوط إسناده صحيح.

### معيار اتخاذ القرار في المستقبل الأكثر احتمالاً :

:(*MOST LIKELY FUTURE CRITERION*).

يتعلق هذا القرار بالمستقبل الذي هو من علم الغيب ، حيث لا تتوفر المعلومات الكافية لاتخاذ القرار المناسب ويصبح البت فيه نوعاً من المخاطرة :

فعلى سبيل المثال دائمًا ما يوجد احتمال ولو كان ضعيفاً عن سقوط طائرة أو تعرضها لكارثة ما ، ومع ذلك فإن معظم المسافرين يركبونها على افتراض أن السفر جواً آمن وأسرع في الغالب<sup>(١)</sup>.

ومثل ذلك ركوب المصعد ، فكم من مرة توقف المصعد بمن فيه إما لعطل مفاجئ ، أو لتوقف التيار الكهربائي ، وبالرغم من ذلك فإن الناس يستخدمونه على افتراض أن السلامة فيه هي القرار الأكثر احتمالاً.

كذلك الأمر في القرارات التعبدية فقد يسافر المرء ويضطر إلى الصلاة في مكان لا يعلم مدى طهارته فيصل إلى ويستحب ألا يسأل

---

(١) انظر بحوث العمليات ص ٥٤٤.

آخذأً بقول الرسول ﷺ: ((... وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً فائياً رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصلّ ...))<sup>(١)</sup> فطهارة المكان على هذا الأساس هي الأكثر احتمالية.

كذلك الأمر فيمن دُعى إلى طعام ولو كان هذا الرجل معروفاً عنه التعامل بالربا والاختلاط ماله الحلال بالحرام فالقرار هنا هو الحكم بحله طالما بني على الاحتمال الغالب وهو كونه مسلماً.

معيار مبدأ السبب غير الكافي :

: (PRINCIPLE OF INSUFFICIENT REASON)

هذا النوع من القرار يتعين عند عدم توفر معلومات كافية لتحديد احتمالات مختلفة حول حالة ما يجعلنا نفترض حدوثها باحتمالات متساوية ثم يُتّخذ القرار الذي سيتحقق أعلى عائد متوقع وأدنى تكلفة متوقعة. مثال :

أراد شخص دعوة مجموعة من الناس لوليمة عُرس وأراد تحديد كمية الأطعمة لتناسب وعدد المدعويين. فهو لا يعلم على

---

(١) البخاري، صحيح البخاري، كتاب التيمم، حديث رقم ٣٣٥.

وجه الدقة كم عدد من سيليبي الدعوة منهم، فالقرار الأمثل هنا مختلف من شخص لآخر بناءً على الهدف والموارد والمتطلبات.

**معيار أدنى الأقصى ( وأقصى الأدنى ) :**  
: (MINIMAX (MAXIMIN) CRITERION)

هو اختيار أفضل الحلول الممكنة ضمن أسوأ الظروف إذ الخسارة هنا حاصلة ولا بد. والحل هو اختيار أقلها خسارة، للحد من مستوى الضرر. كثير من الناس في مثل هذه الحالة يصيغ لهم اليأس ويتكون زمام الأمور تفلاًت من بين أيديهم فتكون خساراتهم مضاعفة في الغالب، والحل الأمثل هو محاولة دراسة الأمر والحد من الخسارة.

مثال :

حينما غرقت سفينة السلام ٩٨ في البحر الأحمر عند إبحارها من ميناء ضباء بالمملكة العربية السعودية متوجهة إلى ميناء سفاجا بجمهورية مصر العربية يقول فواز وهو أحد الناجين كنت مع أبي في موقف حياة أو موت إذ لا بد أن يساعد واحد منا الآخر ليصعد على كتفيه لينجو ويموت هو. فقلت لوالدي اصعد على ظهري لأن حركتك فنظر إلى بنظرة لا تردد فيها وصرخ (روح يا ولدي جمد

قلبك وخليلك رجّال) ونزل بجسده فوقفت على كتفه وصعدت فوق السياج وقبل نزولي البحر نظرت بحثاً عن والدي في محاولة لإنزاليه ولكني لم أجده.

في هذه الحالة قد يطول وقت اتخاذ القرار مفضلاً كل منهما الآخر، أو قد يصيبهما اليأس حتى يخسراً أرواحهما معاً.

وقد كان قرار الأب (نحسبه) حكيمًا وصائبًا في تفضيله لابنه فالاب قد أخذ حظاً من العمر واقرب من نهاية العمر الافتراضي للإنسان أما الابن فكان في العشرين من العمر ويدرس الطب فيؤمل أن يمتد أمد نفعه لأسرته وأمته ولأبيه المتوفى فقد يكون ولدًا صالحًا يدعوه له.

وقد يقع شخص مريض بين خيارين أحلاهما مرًّا فاما أن يأخذ دواءً فيه شفاءه من مرضه إلا أنه يؤثر على أحد أعضائه الأخرى سلباً كأن يؤثّر على الكلى أو يزيد من احتمالية الإصابة بالسرطان أعاذنا الله ففي ظل ذلك لابد من دراسة متأنية للدواء وطبيعة المرض ثم يقارن بين البديلين ويختار أخف الضررين.

نظرية المباريات : (GAME THEORY) :

المباريات تمثل تنافساً بين طرفين على درجة من الذكاء بحيث إذا ربح الأول خسر الثاني. وتنطبق أيضاً على الحروب والغزوات حيث تبني على رسم الخطة لمناجزة العدو ليتضرر أحدهما على الآخر. في هذه الظروف يجب دراسة الوضع بشكل شمولي مع استبعاد العوامل الخارجية عن السيطرة (inactive constrained) وهي التي لا دخل للإنسان فيها مثل هبوب الرياح، أو نزول الأمطار مع أنها قد تلعب دوراً هاماً في سير المبارزة لصالح فريق دون الآخر. وتنطبق هذه النظرية على التنافس بين طلبة المدارس للحصول على المركز الأول على سبيل المثال أو بين أفراد الأسرة للحصول على جائزة معينة.

أسلوب المسار الحرج : (CRITICAL PATH) :

ي هتم هذا الأسلوب بالبعد الزمني لمشروع ما وتحديد جدول زمني لإنجازه عند تداخل الأنشطة واستخدامها لأكثر من مورد أو لجميع الموارد. عندئذ لابد من التخطيط والجدولة للحصول على أعلى درجة من الكفاءة وتقليل معدل الهدر في الموارد إلى أقصى حد ممكن. وهذا الأسلوب يتميز بالإنصاف فهو يعطي كل نشاط حصته

من الموارد فلا يستأثر بها نشاط دون الآخر خصوصاً عند شح الموارد وتعدد النشاطات حيث يصبح القرار صعباً والزمن المطلوب حرجاً. ويتم التخطيط لهذا الأسلوب عن طريق التخطيط السهمي أو الشبكي.

ويعد هذا الأسلوب من أفضل الطرق في استثمار الموارد واتخاذ القرار الأمثل بشأنها.

مثال:

هذه خطه وضعت بشكل مبسط لتحسين الأداء في يوم كثير الأعباء وذلك بعرض البدائل المختلفة .



وسمى أسلوب المسار الحرج (CRITICAL PATH) بهذا الاسم لبلوغه الحد الأقصى في استغلال كافة الموارد وهي طريقة تساعد على تحسين إنتاجية الفرد والارتقاء بوعيه في تنمية إحساسه بأهمية موارده وإدارتها الإدارية المثلث وذلك بتقليل نسبة الهدر ورفع مستوى الكفاءة وتحسين عملية اتخاذ القرار ولا يخفى لكل ذي لبٌ ما وصل إليه حال الأمة أفراداً ومجتمعات من تدني مستوى الإنتاجية وما وصل إليه كثير من شبابنا وبناتنا وكبارنا وصغارنا من مرحلة اللامسؤولية والانغماس في المللويات، وهدر الموارد، ومن ثم ضعف الإنتاج وتدني مستوى الأداء. ولا شك أن الشعور بالتقدم والنجاح وزيادة الإنتاج يؤدي إلى الإحساس بالسعادة والرضا وذلك يعد حافزاً قوياً لمزيد من الإنجاز وتحسين الأوضاع من أجل زيادة الإنتاج وتقليل كمية الفاقد من الموارد.

#### شجرة القرار ( DECISION TREE ) :

هي أداة توثيق بالرسم تمثل شروطاً وتسمى متغيرات القرار (DECISION VARIABLES )، وتحدد لكل شرط قيمة معينة وتكلفة

وتحدد مساراً كل بديل وتبين عليه كافة المعلومات من مسميات و اختصارات و مفاتيح، ثم على ضوء ذلك يحدد البديل الأفضل.

مثال: المشكلة اختيار وسيلة مواصلات :

أراد شخص السفر من مدينة جدة إلى مدينة الرياض فوجد أمامه أربعة بدائل وهي إما أن يسافر عن طريق الطائرة جواً أو بسيارته الشخصية عن طريق مكة - الطائف. أو عن طريق ينبع - المدينة - القصيم أو بركوب حافلة (النقل الجماعي).

أولاًً : يجب تعريف المشكلة وهي اختيار وسيلة المواصلات المناسبة.

ثانياً : يتعين عليه أن يحدد هدف القرار (اقتصادي، ترفيهي، ديني..).

ثالثاً : عليه النظر في جميع البدائل المتاحة وعدم التقييد بحل واحد.

والبدائل كما في المثال (الطائرة - بسيارته عن طريق مكة - أو

عن طريق المدينة - أو عن طريق حافلة النقل الجماعي).

رابعاً : ينظر إلى وحدة القياس التي على أساسها ربما يرجح أحد

البدائل على الآخر.

فإن كان الهدف اقتصادياً فوحدة القياس هي المال، ويكون

عامل ترجيح البديل قائماً على اختيار البديل الأقل ثمناً بغض النظر

عن الجهد والمشقة وهو هنا ركوب حافلة النقل الجماعي.

وإذا كان الهدف ترفيهياً، فوحدة القياس هي المتعة فيكون

عامل الترجيح قائماً على اختيار البديل الأكثر متعة ويرجح بناءً على

ذلك طريق ينبع للاستمتاع بالساحل والتوقف في كل مدينة للنزهة.

وإن كان الهدف دينياً، فوحدة القياس هي الحسنة ويكون

عامل الترجيح قائماً على اختيار البديل الأكثر استثماراً للحسنات

وقد يكون هنا هو طريق مكة للتوقف فيها والطوف أو الاعتمرار.

وأما إذا كان الهدف هو سرعة الوصول، فإن وحدة القياس

هي الوقت وتكون الطائرة هنا هي الخيار الأمثل.

خامساً: ينبغي دراسة جميع المعوقات والمتطلبات التي تحول دون اختيار

أحد البديلين فقد يكون المسافر مريضاً وصحته لا تتحمل مشقة

السفر بالحافلة، عندئذ ينحذف هذا البديل مباشرة ولا يعتدّ به،

وينظر فيما سواه. أو قد يكون العائق مادياً فإذا كان صاحب

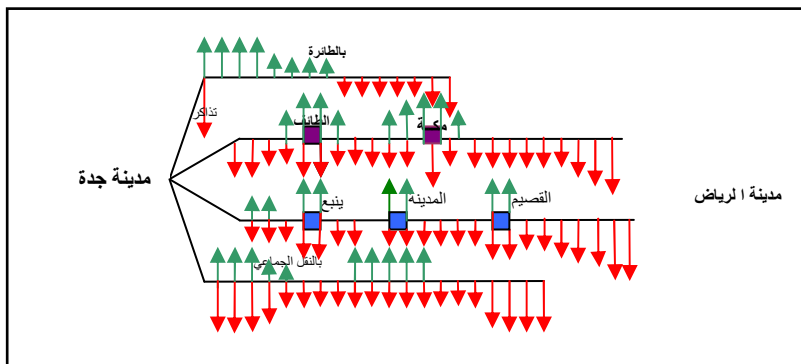
المشكلة يشكو من ضيق ذات اليد عندئذ يستبعد البديل الباهظ

التكلفة وهو السفر بالطائرة وهكذا.

بعد ذلك يجب دراسة جميع المسارات وتقييمها من جميع جوانبها الإيجابية والسلبية، المحسوسة وغير المحسوسة على المدى القريب والبعيد. ففي مسار الطائرة مثلاً نجد بعض المنافع والإيجابيات ففي بداية الرحلة قد يجد نوعاً من المتعة والراحة في مكان جديد ومقعد وثير وخدمة مميزة وربما يتعرف على من حوله فيكتسب صداقات جديدة (وهذا ما نرمز له على المسار في الشكل بالأسماء المتصلة إلى أعلى) وتقل هذه المنفعة تدريجياً مع الوقت وتبدأ التكلفة المتمثلة في ارتفاع قيمة التذكرة ذهاباً وإياباً وبعض أسباب عدم الراحة عند الازدحام على موقع استلام الأمتعة ثم البحث عن سيارة والاضطرار إلى دفع تكاليف أخرى كتأجير سيارة للتنقل بحرية (وهذا ما نرمز له في الشكل بالأسماء المتصلة إلى أسفل).

والامر كذلك في بقية المسارات فلا بد في بداية الأمر من الإحساس بالملعقة ثم ما يليث هذا الإحساس يتلاشى وقد يعود شيئاً فشيئاً عند التوقف للاستمتاع بمنظر جميل كالجبال والخضرة في

مدينة الطائف والبحر والشاطئ الجميل في مدينة ينبع مع الاستمتاع بتناول الطعام. ومن المنافع الكبيرة كذلك ما يجنيه المسافر عند التوقف في مدینيتي مكة والمدينة والصلوة بها أو أداء العمرة. ولابد في الرحلات جميعها من التعب والإجهاد وخاصة عند السفر عن طريق ركوب حافلة النقل الجماعي مع التفاوت في تقدير ذلك في كل طريق وهو كما في الشكل الأسهم المتકسة إلى أسفل :



إن دراسة هذه الأمور مجتمعة هي العامل الفاعل في اتخاذ القرار الأمثل والأنسب للمسافر.

ولا يجب في مثل هذه المشكلات البسيطة رسم شجرة للقرار فهذه الشجرة هي مجرد تصميم افتراضي لما يجب أن يحدث في عقول

العقلاء عند تحليل البدائل للبحث عن الحل الأمثل، فصنع القرار يتطلب استحلاب العقل، وإشراك الخيال برسم الصور الذهنية ورؤيتها بمنظار البصيرة الثاقبة. فإن ذلك يساعد الفرد على الإلام بجميع عناصر المشكلة في ذاكرته حتى يتخذ حيالها قراراً مناسباً مبنياً على النظرة الشاملة لا على الهوى أو المحاكاة.

فما نراه في المجتمع الآن أن فلاناً من الناس ينوي الذهاب إلى بلدة ما فهذا يقول له لقد ذهبت أنا بالطائرة فيقلده وآخر تخبره أمرأته أن آل فلان قد ذهبوا بالحافلة وقد استمتعوا برحالتهم تلك فيشرع في تقليدهم والسير على خطاهم وهذا السلوك لا يُوجِد إنساناً حكيماً واعياً صانعاً للقرار.

وتشتد الحاجة إلى شجرة القرار عند تشابك المتغيرات وتعدد البدائل بحيث يكون من الصعب اتخاذ القرار الأمثل بسهولة ويسر.

واختيار الحل الأمثل حسابياً يكون كالتالي:

مجموع الفوائد المحسوسة وغير المحسوسة

---

مجموع التكالفة المحسوسة وغير المحسوسة

وعلى هذا الأساس تتم المفاضلة بين البدائل عن طريق طرح نسبة الفوائد من التكلفة

ثم نرصد قيمة الأرباح بطرح مجموع التكلفة من مجموع الفوائد .

فعند اختيار بديل الطائرة مثلا تكون المنافع والخسائر كالتالي:

١ - نسبة الفوائد على التكلفة: (B/C Ratio)

فائدة سرعة الوصول + الراحة

————— = —————

تكلفة : ضرورة استئجار سيارة في بلد الوصول + ارتفاع ثمن التذكرة ذهاباً وإياباً

٢ - قيمة الأرباح = الفائدة - التكلفة .

= السرعة والراحة - تكلفة مادية = تقدر حسب وحدة قياس الهدف .

مثال آخر : المشكلة: اختيار وظيفة :

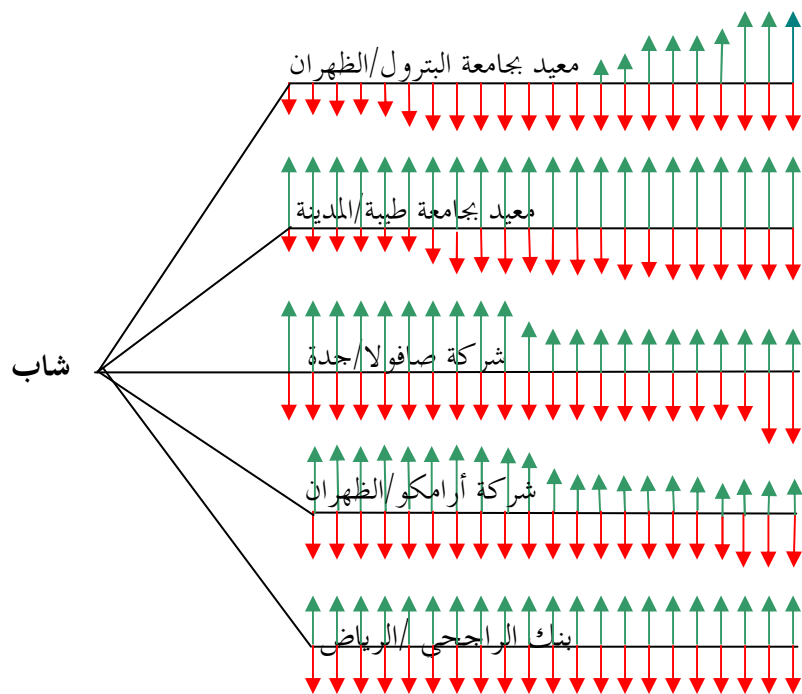
شاب يدرس في مدينة الظهران بجامعة البترول وعند تخرجه

من الجامعة ومن خلال البحث عن وظيفة عرضت عليه عدة بدائل

فهو إما أن يحصل على وظيفة مُعید بنفس الجامعة ، أو يعمل مهندساً

بشركة صافولا بمدينة جدة أو شركة أرامكو بمدينة الجبيل أو بينك

الراجحي أو بجامعة طيبة بالمدينة المنورة حيث يسكن أهله :



أولاً : عليه تحديد الهدف (علمي ، مادي ، آخر و ..).

ثانياً : ينظر في جميع البدائل المتاحة نظرة شاملة ليبين التكلفة والمنفعة

المتوقعة لكل بديل بدقة كما ذكرنا:

مثال للتكلفة والمنفعة المتوقعة للبديل الأول (جامعة البترول)

| التكلفة                                                       | المفعة              |
|---------------------------------------------------------------|---------------------|
| - بعيدة عن الأهل مما يسبب تكلفة تذاكر سفر للأهل في كل مناسبة. | - جاه ومنصب.        |
| - الغرية والخنين الدائم إليهم وقد يزداد مع الزمن.             | - علم وشهادات عليا. |
| - جهد الأبحاث وربما الأعمال الإدارية.                         | - ترقيات.           |
| - تأمين السكن أو بدل السكن.                                   |                     |

وعلى غرار ذلك يكون تقويم جميع البدائل. وإن كان الهدف

آخر وياً فيجسم الأمر وجود الجامعة بمدينة الرسول ﷺ القائل :

((من استطاع منكم أن يموت بالمدينة فليميت بالمدينة فإني أشفع لمن يموت بها))<sup>(١)</sup>، والقائل ﷺ : ((تفتح اليمن فيأتي قوم ييسون فتحملون بأهليهم ومن أطاعهم والمدينة خير لهم لو كانوا يعلمون، وتفتح الشام فيأتي قوم ييسون فتحملون بأهليهم ومن أطاعهم والمدينة خير لهم لو كانوا يعلمون، وتفتح العراق فيأتي قوم ييسون فتحملون بأهليهم ومن أطاعهم والمدينة خير لهم لو كانوا يعلمون))<sup>(٢)</sup>.

بالإضافة إلى وجود الأهل والوالدين مما يمكنه من بريهما  
والوقوف على حواجزهما.

(١) صحيح الجامع وقال الألباني حديث صحيح.

(٢) صحيح البخاري، باب من رغب عن المدينة، ج/٢، ص٦٦٣.

وهكذا يكون تقييم كل بديل على حدة، فالعمل بشركة صافولا شاق وله فترتان صباحية ومسائية ولكن الرواتب مجزية وهناك حواجز وبدلات . وكذا مدينة جدة جميلة ببعضها وأسواقها وربما يكون لها فيها من القرابة ما يؤانس وحشته، كل ذلك يجب أن يؤخذ في الحسبان عند تقييم البديل .

ثم تحدد العوائق التي قد تستبعد أحد البديل قبل إتمام دراسته كأن يكون مستوى التعليمي لا يسمح له بإكمال مرحلتي الماجستير والدكتوراه وهنا يتم استبعاد بدلي الجامعات مباشرة، وهذا إلى أن يتم اختيار البديل الأمثل وهو الذي يحقق الفائدة الأكبر للهدف. ثم يتم بعد ذلك حساب نسبة المنافع والتكاليف لكل بديل ليسهل عليه اختيار الحل الأمثل كما في الشكل :

| الربح = فائدة - تكلفة<br>$P = B - C$ | نسبة الفائدة / التكلفة<br>B/C Ratio | اسم الجامعة   |     |
|--------------------------------------|-------------------------------------|---------------|-----|
|                                      |                                     | جامعة البترول | - ١ |
|                                      |                                     | جامعة طيبة    | - ٢ |
|                                      |                                     | شركة أرامكو   | - ٣ |
|                                      |                                     | شركة صافولا   | - ٤ |
|                                      |                                     | بنك الراجحي   | - ٥ |

ويجب أن نعلم معنى اختيار البديل الأمثل ؟ : إن اختيار البديل الأمثل ليس بالضرورة أن يكون هو البديل الأفضل بصفة عامة، بل يدل على أنه البديل الأنسب بالنسبة للفرد بالنظر إلى هدفه ومتطلباته وموارده فـما كل بديل أمثل لـزيد يكون الأمثل لـعبيد وذلك لاختلاف المذكور ولكنـه هو الذي يحقق أكبر فائدة للهدف.

- توحيد الهدف : ينبغي للفرد المسلم أن يوحد الهدف ولا يثنّيه فهو الأفضل لاختيار الحل الأمثل وهو الأكثر إنتاجية والأوضع عند الاختيار. أما إذا تعددت الأهداف فـعندئذ يصعب تحديد القرار المناسب والوصول إلى الحل الأمثل. وإن كان ولا بد من هدف آخر فـليعدّه متطلباً وليس هدفاً. ودينـنا الحنـيف يـحثـنا عـلـى تـوـحـيدـ الـهـدـفـ دـائـمـاـً قـالـ تـعـالـيـ : ﴿ وَابْتَغِ فِيمَاً إِنَّمَا أَتَكُمُ اللَّهُ أَلَّا دَارَ مُؤْمِنٌ أَخِرَةً وَلَا دَائِمًا ﴾

تنـسـ نـصـيـبـكـ مـنـ الدـنـيـاـ ﴿ [القصص: ٧٧].

فـهـوـ تـوـجـيـهـ مـنـ اللهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـيـ لـعـبـدـهـ الـمـؤـمـنـ عـلـىـ تـوـحـيدـ الـهـدـفـ فـيـ أـيـ عـمـلـ بـقـوـلـهـ : ﴿ وَابْتَغِ ﴾ وـأـنـ يـجـعـلـهـ الـأـخـرـةـ دـائـمـاـً وـأـنـ يـجـعـلـ الدـنـيـاـ مـتـطـلـبـاـً وـذـلـكـ بـقـوـلـهـ ﴿ وَلَا تـنـسـ ﴾.

وَحَثَّ عَلَى ذَلِكَ الرَّسُولُ الْكَرِيمُ ﷺ بِقَوْلِهِ : «مَنْ جَعَلَ الْهَمَومَ هَمًّا وَاحِدَّاً، هَمًّا الْمَعَادَ، كَفَاهُ اللَّهُ هَمَّ دُنْيَا، وَمَنْ تَشَعَّبَ بِهِ الْهَمَومُ فِي أَحْوَالِ الدُّنْيَا، لَمْ يَبَالْ اللَّهُ فِي أَيِّ أُوْدِيَتِهِ هَلْكَ» <sup>(١)</sup>.

وَقَالَ ﷺ : «مَنْ كَانَتِ الْآخِرَةُ هَمَّهُ جَعَلَ اللَّهُ غَنَاهُ فِي قَلْبِهِ وَجَمَعَ لَهُ شَمْلَهُ وَأَتْهُ الدُّنْيَا وَهِيَ رَاغِمَةُ، وَمَنْ كَانَ الدُّنْيَا هَمَّهُ جَعَلَ اللَّهُ فَقَرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ وَفَرَقَ عَلَيْهِ شَمْلَهُ وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا مَا قُدِّرَ لَهُ» <sup>(٢)</sup>.

وَمَعْنَى مِنْ كَانَتْ هَمَّهُ أَيِّ هَدْفَهُ الْأَوَّلِيُّ وَشَغْلُهُ الشَّاغِلُ الَّذِي يَسْعَى لِتَحْقِيقِهِ. قَالَ ابْنُ الْقِيمِ رَحْمَهُ اللَّهُ : «إِذَا أَصْبَحَ الْعَبْدُ وَأَمْسَى وَلَيْسَ هُمُّهُ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ تَحْمَلُ اللَّهُ حَوَائِجَهُ كُلُّهَا، وَحَمَلَ عَنْهُ كُلُّ مَا أَهَمَّهُ، وَفَرَغَ قَلْبُهُ لِحُبِّهِ، وَلِسَانُهُ لِذَكْرِهِ، وَجَوَارِحُهُ لِطَاعَتِهِ. وَإِنْ أَصْبَحَ وَأَمْسَى وَالدُّنْيَا هَمَّهُ حَمَلَهُ اللَّهُ هُمُومُهَا وَغَمُومُهَا وَأَنْكَادُهَا،

(١) سنن ابن ماجة : كتاب الزهد / باب الهم بالدنيا حديث رقم (٤١٠٦) ، وحسنه الألباني في صحيح ابن ماجه برقم (٣٣٣٠) .

(٢) سنن الترمذى، كتاب صفة القيامة والرفاق والورع، (٤/٦٤٢)، ورقمه (٢٤٦٥)، سنن ابن ماجه (٢/١٣٧٥)، ورقمه (٤١٠٥) وصححه الألباني.

ووكله إلى نفسه، فشغل قلبه عن محبته بمحبة الخلق، ولسانه عن ذكره بذكرهم، وجوارحه عن طاعته بخدمتهم وأشغالهم، فهو يكبح كبح الوحش في خدمة غيره؛ كالكير ينفع بطنه ويعرض أضلاعه في نفع غيره، فكل من أعرض عن عبودية الله وطاعته ومحبته بُلي بعبودية المخلوق ومحبته وخدمته؛ قال تعالى :

﴿وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾  
[الزخرف: ٣٦].<sup>(١)</sup>

(١) ابن القيم، الفوائد (ط٢)، (ص ١١٠).

## مجالات القرار

### ١) القرار في حالة التأكيد :

يسهل اتخاذ القرار عادةً إذا توافرت معلومات كاملة عن جميع أطراف المشكلة المراد حلها ويكون القرار في هذه الحالة مؤكداً في الغالب طالما أنه مبني على العقل والحكمة لا على الهوى والشهوات وحظوظ النفس.

مثال : لديك معلومات مؤكدة عن منتج معين أن هذا المنتج رديء الصنع وعمره الافتراضي قصير ويتطلب صيانة دورية، وهناك منتج بديل جيد الصنع لا يتطلب صيانة مستمرة وعمره الافتراضي يمتد لسنوات عدة. في ظل هذه المعلومات المؤكدة يكون القرار واضحاً ومؤكداً وهو اختيار المنتج الثاني بلا تردد، وإن كان باهظ التكلفة بالنسبة للآخر في ظل عدم وجود بديل سواه وهذا هو الحل الأمثل. وقد يتدخل الهوى فيفسد قراراً كهذا، وذلك حين يختار البديل الأول لأنه يريد دعم تلك الشركة أو خسارة الأخرى على سبيل المثال.

ومثال آخر : هب أنك خُيرت بين أن تكون من أحد فريقين عند الله، السابق أو الظالم لنفسه، حيث في الحالة الثانية تتمتع بشهوات هذه الدنيا الفانية بدون قيد، فلا يحكمك فيها أمر، ولا يردعك نهي ، ثم يكون الحساب عسيراً و تُدعى إلى جهنم حسيراً. بينما تكون في الحالة الأولى مقيداً بحدود لا تتعادها و تجاهد نفسك عليها ثم تنقلب غداً مسروراً، وتلقى في الجنة حبوراً. إن العاقل بلا شك سيختار مسار السابق بالخيرات لقلة التكلفة قياساً إلى عظمة الأرباح. وهذا أيضاً بلا شك هو القرار الأمثل وهو واضح وضوح الشمس في رابعة النهار ولا مجال فيه للنقاش لكن هوى النفس قد يفسده بناءً على المغريات العاجلة التي تشكل قوة جذب شديدة تجعله يضعف أمامها فيختار البديل الثاني أو يسير في طريقه غافلاً.

٢) القرار في ظل المخاطرة.

٣) القرار في ظل عدم التأكد.

يبقى القرار في حال المخاطرة وكذلك عند عدم التأكد غير ثابت القيمة وغير محدد الأرباح والتكلفة. ولا يعني ذلك الجهل

الناتم بالمشكلة بل يمكن أن تتوفر معلومات جزئية ولكنها غير كافية لاتخاذ القرار الأمثل فيكون القرار فيها مجازفة قد تخطئ وقد تصيب. وخير مثال نصر به هنا لم اقتصر على الحد الأدنى من العبادة، ولم يكن له من السنن والنواوفل نصيب. فالاقتصر على الحد الأدنى من العبادة يدخل فيه عنصر المخاطرة لعدم التأكد فقد تقبل منه كاملة وقد يقبل بعضها وهو الغالب؛ فهو بذلك يعرض نفسه للعذاب وعظم التكفة لذلك قال تعالى :

﴿وَاتَّقُونَ يَتَأْوِلِي الْأَلَبِ﴾ [البقرة: ١٩٧]

ولذلك شرعت السنن، لجبر النقص، وإتام الأجر. وهكذا ينبغي لكل فرد دراسة قراراته بشكل دقيق بناءً على النظرة البعيدة والشاملة.

وهنا ينبغي دراسة حساسية المعلومة وأهميتها في تفعيل القرار  
دراسة تحليلية (sensitivity analysis)

فقد تكون بعض المعلومات بشأن مشكلة ما غائبة وغير كافية وقد يكون هناك نوعٌ من الخطورة. في هذه الحالات يجب تحليل المعلومات قبل البتٌ في الأمر وإصدار القرار وبذلك

نستطيع تقييم المعلومة الغائبة أو ذات الخطورة وقياس مدى حساسيتها وتأثيرها على القرار وذلك عن طريق :

- ١ - ثبيت جميع المتغيرات باستثناء المعلومة المراد تقييمها.
- ٢ - وضع جميع الاحتمالات من ٠ - وحتى أعلى رقم ممكن يرتبط بالمعلومة.

عند دراسة الأمر يتضح مدى تأثير تلك المعلومة ومدى فاعليتها أو جدواها فإن اتضحت أن لها تأثيراً جوهرياً في القرار عندئذ تؤخذ هذه المعلومة في الاعتبار ويسحب حسابها في اتخاذ القرار.

مثال :

أراد أحدهم بناء منزل للأسرة وقدر قيمة التكلفة بـمليون وخمسة ألف ريال سعودي. أخذ يدرس بعد ذلك إمكانية توفير المبلغ من مصادر مختلفة، كانت هناك معلومة ناقصة وهي قرب حصوله على قرض من صندوق التنمية العقاري بمبلغ ثلاثة ألف ريال فهل يضع هذه المعلومة الغير مؤكدة في الاعتبار وهل وجودها

من عدمه سيؤثر جذرياً في اتخاذ قرار بشأن بناء المنزل أو تأجيله.

١- ثبيت جميع المتغيرات باستثناء تلك المعلومة.

٢- جميع الاحتمالات الواردة بشأن تلك المعلومة هي الحصول

٣٠٠ معنى ذلك أنه قد يحصل على القرض وقيمته ثلاثة

ألف أو قد لا يحصل على شيء البتة.

٣- حصر جميع المصادر لغطية التكاليف فإن توفرت بدون الحصول

على القرض فإن تلك المعلومة غير المؤكدة لا تأثير لها في القرار،

وإن وجد أنه لا مناص من انتظار القرض لغطية المبلغ المعلومة

إذن فاعلة ويجب أخذها بعين الاعتبار لتفعيل القرار.

مثال :

أراد شاب الزواج وكان يملك قطعة أرض عرضها للبيع

مؤخراً، فهل لهذه المعلومة تأثير في قرار زواجه؟ علماً بأن تلك

الأرض قد تباع بالمثل الذي طلبه فيها أو بأقل منه، وقد لا تباع.

فيبيقى القرار هنا فيه نوع من المخاطرة فقد لا يستطيع إتمام زواجه

وهنا لابد من تحليل تلك المعلومة ودراستها.

- ١ - تثبيت جميع المتغيرات.
- ٢ - وجد أن جميع الاحتمالات الواردة بشأن الأرض تتراوح بين ١٤٥٠٠٠ ريال.
- ٣ - بعد حصر جميع أملاكه وجد أنها لا تفي بتكاليف الزواج من صداق وهدايا وسكن وغيرها. فهذه المعلومة إذن بالغة الأهمية والتأثير في قرار زواجه وعليه أن يجد في محاولة بيعها لتسهيل زواجه.

## القرار في الكتاب والسنة

اقتضت حكمة الباري سبحانه وتعالى إيجاد الجنس البشري الذي كان آدم عليه السلام وزوجه حواء أول مكوناته على هذه الأرض. إذ خلقهما بداية في الجنة ثم أهبطهما إلى الأرض وجعل لقصتها آية بيّنة ومثلاً واضحاً تجلّى فيه حكمته جل وعلا في خلق البشر؛ فلقد خلقهما وأسكنهما الجنة ينعمان بنعيمها الذي لا ينفد، ولا يعروه الفساد، ولا تطأ عليه الآفات، وقد ثبت لها فيها جميع التغيرات إلا عاملًا واحدًا فقط ترك لها حرية اتخاذ القرار فيه إلا وهو الشجرة، وبيّن لها فيها الحق والصواب وذلك بتحذيرهما من الاقتراب منها، فالعامل المتغير الوحيد هو تلك الشجرة إذ قال تعالى : ﴿ وَقُلْنَا يَئَادُمْ أَسْكُنْ أَنَّتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغْدًا حَيْثُ شَئْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَذِهِ الْشَّجَرَةِ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ ٣٥

[البقرة: ٣٥]. واقتضت حكمته سبحانه خلق إبليس ليزيّن لها العصيان والمخالفة وذلك لاختبار طاعتها واتباعها لولاهما. كما اقتضى عدله سبحانه وهو الحكم العدل تحذيرهما كذلك من مغبة اتباع إبليس وأنه

عدو مضلل مبين. فصدر لها في ذلك أمران متلازمان:

١ - عدم الاقتراب من هذه الشجرة والأكل منها.

٢ - عدم اتباع إبليس والاغترار بأقواله المضللة.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسُ أَبَى ﴾ ١١٦ فَقُلْنَا يَنَادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوُّ لَكُ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجُنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴾ ١١٧ إِنَّ لَكَ أَلَا بَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَى ﴾ ١١٨ وَأَنَّكَ لَا تَظْمُؤُ فِيهَا وَلَا تَضْحَى ﴾ ١١٩ فَوَسَوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَتَأَدَّمُ هَلْ أَدْلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخَلْدِ وَمَلُوكِ لَا يَبْلِي ﴾ ١٢٠ فَأَكَلَ لَا مِنْهَا فَبَدَّتْ لَهُمَا سَوْءَاتُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ وَعَصَمَ آدَمُ رَبُّهُ فَغَوَى ﴾ ١٢١ [طه ١١٦-١٢١].

ولما كانت الأمانة ثقيلة على بني البشر، وكان الإنسان ظلوماً

جهولاً، فقد أخفق آدم عليه السلام وزوجه في هذه المهمة أمام إغواء

إبليس وإغراء الشجرة.

نعم لقد أخفقا في اتخاذ القرار السليم وهو اتباع أمر خالقهما

وعصيان إبليس.

والذي يظهر لي من هذه القصة أنها بحق أنموذج أراد الحكيم سبحانه و وضعه للبشرية جماء لبيان صعوبة المهمة، وثقل الأمانة، وذلك على الرغم من ثبيت جميع التغيرات كما أسلفنا فالمسكن

مكفول وهو الجنة ﴿ وَقُنَا يَعَادُمْ أَسْكُنْ أَنَّتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ﴾

﴿ إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوعَ فِيهَا ﴾ [البقرة: ٣٥] والرزق مضمون بدون عمل

﴿ طه : ١١ ] ، والكساء موجود بضماء قوله : ﴿ وَلَا تَعْرَى ﴾ والجنة خالية من الآفات فلا مرض ولا عمل يجُرُّ التعب والنصب فالحياة مستقرة آمنة من كل وجه. ولم يكن أمام آدم وزوجه إلا دائرة صغيرة جداً لاتخاذ القرار متمثلة في ذلكر الأمرين ومع ذلك فإنهما لم ينجحا في اتخاذ القرار السليم، فكيف بنا وقد تحررت جميع التغيرات وأصبح العبد أمام قدر هائل من الأوامر والنواهي يقارب الألف أو يزيد. فليت شعري ما أكثر من أخفق وما أقل من فاز مع أن الله

تعالى ينادي في الناس : ﴿ يَبْنِي إَادَمَ لَا يَفْنِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ ﴾ [الأعراف: ٢٧] فما أكثر من افتتن نسأل الله السلامة والنجاة وفي ذلك قال ﷺ في الحديث القدسي : ((يقول الله تعالى : يا آدم، فيقول ليك وسعديك والخير في يديك، فيقول :

أخرج بعث النار، قال وما بعث النار، قال من كل ألف تسعين  
وتسعة وتسعون، فعنده يشيب الصغير وتضع كل ذات حمل حملها  
وترى الناس سكارى وما هم بسكارى ولكن عذاب الله شديد))<sup>(١)</sup>.  
فالمسلم في هذه الحياة أمام مجموعة من الأوامر والنواهي من لدن  
خالقه العظيم وهو كذلك أمام قدر هائل من المغريات يزينها إبليس  
وجنوده وهواء ونفسه الأمارة بالسوء وصدق القائل :

إني بليت بأربع ما سلّطوا إلا لشدة شقوقي وعنائي  
إبليس والدنيا ونفسي والهوى كيف السبيل وكلهم أعدائي

فالطريق واضح جليٌ ولكن شائك غير مهَد إلا لمن وفهم الله  
سلوکه. والذين وفهم الله سلوكه وصفهم في كتابه الكريم بأولي الألباب،  
وذلك يدل على ضرورة إعمال العقل وقدح الفكر للوصول إلى الحل  
الأمثل، قال تعالى : ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ فَيَتَبَيَّنُونَ أَحْسَنَهُ  
أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ [ الزمر : ١٨ ].

(١) جزء من حديث أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الأبياء، باب قصة ياجوج  
وماجوج، ص ١٢٢١، ورقم الحديث ٣١٧٠. وأخرج مسلم نحوه في الصحيح، كتاب  
الإيمان، باب قول الله لآدم أخرج بعث النار من كل .. ص ٢٠١، ورقمها ٢٢٢.

فحقيقة الاختبار والابتلاء تكمن في اتخاذ القرار الأمثل بشأن تلك الأوامر والنواهي لقوله تعالى : ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِبَلُوغِكُمْ أَيْكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً وَهُوَ أَعْزِيزُ الْغَفُورِ﴾ [الملك: ٢]، قوله : ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِيَّةً هَلَّا لِنَبْلُو هُوَ أَيْمُونٌ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ [الكهف: ٧].

فلفظ «أَحْسَنُ» في الآيات السابقة هو ما نعنيه بالقرار الأمثل وهو ضرورة تحري الأمثل في العمل. ومن فضل الله وكرمه على عباده أن أمد كل فرد بقدر من الموارد تساعدته في المهمة التي خلقه من أجلها وهي العبادة فقال رسوله ﷺ : ((لا تزول قدما عبد يوم القيمة حتى يُسأل عن أربع خصال : عن عمره فيما أفناه، وعن شبابه فيما أبلاه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيه أفقهه وعن علمه ماذا عمل فيه))<sup>(١)</sup>، وقال ﷺ : ((اغتنم خمساً قبل خمس : شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فرك، وفراحك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك))<sup>(٢)</sup>.

(١) رواه الطبراني في المعجم الكبير (٢٠/٦٠-٦١)، واللفظ له، والبزار في مسنده رقم (٢٤٣٧)، وهو صحيح بشواهده، وذكر نحوه الألباني في صحيح الجامع برقم (٧٣٠٠).

(٢) رواه الحاكم في المستدرك (٤/٣٠٦)، عن ابن عباس وصححه الحاكم ووافقه الذهبي، وذكر نحوه الألباني في صحيح الجامع برقم (١٠٧٧).

وقال عليه الصلاة والسلام : ((نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس : الصحة والفراغ))<sup>(١)</sup>.

باستطاعتنا الآن أن نلخص هذه الموارد في الآتي :

- ١ - العمر متمثلاً في الوقت، وأخصّه وقت الشباب والفراغ.
- ٢ - المال.
- ٣ - العلم.
- ٤ - الصحة<sup>(٢)</sup>.

لقد شهدت علوم الإدارة والتخطيط وعلم صناعة القرار في القرن الحالي نظوراً سرياً حتى استطاع الإنسان أن يزيد من إنتاجية الموارد الطبيعية كالنفط والبترول والغاز والمعادن وغيرها إلى درجة كبيرة جداً قد تصل أحياناً إلى أكثر من ٩٠ %، وما زالت تُبذل كثيرة من الجهد والأموال والأوقات لزيادة إنتاجية هذه الموارد، وأصبحت هناك منهجة علمية تستخدم في إدارتها وتخطيطها لتقليل معدل

---

(١) رواه البخاري عن ابن عباس ورقمه (٦٢٦٥).

(٢) انظر كتاب الاستثمار الأمثل وعوائده ص ٣٠.

المدر، وزيادة كفاءة استخدامها. ولكن كم هو مؤسف أن تجد هذا الإنسان نفسه الذي وصل إلى أعلى درجات الإدارة والتخطيط لاستغلال الموارد الطبيعية، هو أبعد ما يكون عن هذه المنهجية في إدارة موارده الخاصة التي سيسأل عنها يوم القيمة وهو في إدارتها أقرب ما يكون إلى العشوائية، مع أن القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة يحثان على ضرورة استثمار الموارد وتوظيفها بطريقة مثل لترشيد سلوك الفرد وتحسين أدائه في هذه الحياة.

فقد قال تعالى ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلّّٰهِ طَرِيقًا﴾

[الإسراء: ٩] فهو يقوّم سلوك الفرد ويعينه على تحسين أدائه. وقد سئلت عائشة<sup>(١)</sup> رضي الله عنها عن خلق الرسول ﷺ فقالت: (كان خلقه القرآن)<sup>(٢)</sup> فقد كان يتأنّب بآدابه ويتخلّق بأخلاقه، فما مدحه

(١) عائشة بنت أبي بكر الصديق، أم المؤمنين، ولدت في الإسلام وكانت أفقه نساء المسلمين وأعلمهن، روي عنها عشرة ومائتان وألفاً حديث (٢٢١٠)، وكانت وفاتها سنة ثمان وخمسين (٥٥٨هـ). انظر سير أعلام النبلاء ج/ ٢ ص ١٣٥.

(٢) انظر مسند الإمام أحمد (ج/ ٤٢، ٢٥٣٠٢)، وقال الأرناؤوط صحيح على شرط الشيفين.

القرآن كان فيه رضاه وما ذمه كان فيه سخطه<sup>(١)</sup> وما أمره به امتهله  
وما نهاه عنه انتهى عنه.

وقال جل شأنه : ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَقِي الْأَرْضَ وَرَفَعَ  
بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِّيَبْلُوْكُمْ فِي مَا أَءَيْتُكُمْ﴾ [الأنعام: ١٦٥].

ولفظ ﴿فِي مَا أَءَيْتُكُمْ﴾ هنا يدل دلالة واضحة على جميع ما  
أُتي الفرد من موارد تشمل المال والعلم والوقت والصحة والعقل  
وربما الأبناء والزوجة ...

كما يدل لفظ ﴿لِيَبْلُوْكُمْ﴾ على الاختيار الذي ابتدى به  
الإنسان وذلك في كونه مخيراً وله حرية التصرف فيما آتاه الله، والقرار  
عائدٌ له في الاختيار بين البدائل المتاحة.

ويؤكده قوله تعالى ﴿لِيَبْلُوْكُمْ أَيْكُمْ أَحَسَنُ عَمَلًا﴾ [الملك: ٢].  
وللبشر طاقات وقدرات محدودة ولهم متطلبات تقتضيها  
طبيعتهم البشرية لا بد لهم منها، فمن ذلك :

١ - متطلب بدني: من مأكل ومشروب وراحة للبدن ((فإن جسديك

(١) جامع العلوم والحكم، ص ١٤٨.

عليك حقاً) <sup>(١)</sup>.

٢- متطلب اجتماعي: القيام على أمور الأهل والأولاد ورعايتهم وصلة الأرحام وما إلى ذلك: ((إن لزوجك عليك حقاً))، ((إن لزورك عليك حقاً)) <sup>(٢)</sup>، ((إن لولدك عليك حقاً))، ((إن لزورك عليك حقاً)) <sup>(٣)</sup>.

٣- متطلب مالي: ومنه السعي في طلب الرزق لاستيفاء الاحتياجات الأساسية من طعام وشراب وملبس ومسكن.

٤- متطلب ديني: وهو الفروض والواجبات المطلوبة من المسلم شرعاً (الفروض والواجبات) وتتراوح بين حد الإجزاء وحد الكمال. كما أن هناك حدأً أعلى (لا يعتبر من المتطلبات) وهو مبنيٌ على الوسع والطاقة بحسب الضوابط الشرعية التي يجب ألا يتعدّاها؛

(١) جزء من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهم، فإنه كان يصوم الدهر ويقوم الليل أبداً، فلما أعلم النبي ﷺ بذلك قال له: ((لا تفعل، صم وأفطر، وقم ونم، فإن بجسدي عليك حقاً، وإن لعينيك عليك حقاً، وإن لزوجك عليك حقاً، وإن لزورك [أي ضيفك] عليك حقاً، وإن بحسبك أن تصوم كل شهر ثلاثة أيام، فإن لك بكل حسنة عشر أمثالها، فإن ذلك صيام الدهر كله)) رواه البخاري في الصوم رقم (١٩٧٥) وزاد مسلم ((إن لولدك عليك حقاً)) في صحيحه في الصيام رقم (١١٥٩) ..

(٢) التخريج السابق.

فلا يستطيع العبد منها بلغ من العبادة أن يتبع الله بأكثر ما حدد له في الشرع، فلا يستطيع أن يصوم الدهر مثلاً، أو أن يصلِّي في أوقات النهي إلا بشروط، أو في حال الجنابة أو الحيض والنفاس للمرأة، ولا يسعه شرعاً أن يوصي بأكثر من ثلث ماله<sup>(١)</sup>.

وثقل الأمانة (والله أعلم) يكمن في صعوبة الاختيار بين

المتغيرات المتعددة مع قوة الجذب الهائلة من قبل المغريات .

وقد بين الله تعالى البدائل المتاحة للفرد والناجحة عن قراراته إذ

قال : ﴿ شُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَبَ الَّذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فِيْنَهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرِتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ﴾ [فاطر: ٣٢].

فالعبد خير في كل أمر أو نهي وله في الحقيقة مجالات متفاوتة

وواسعة الاختيار فكل أمر أو نهي له حد أدنى وحد أعلى يطلق عليه في علم الإدارة لفظ القرار المتغير (Decision variable) وذلك بناءً على كون الإنسان مخيراً فيه حتى بين الإيمان والكفر. ولنأخذ مثلاً على ذلك

(١) انظر كتابنا الاستشارة للأمثال، ص ١٤ .

(الصلوة) كم هي متفاوتة الأداء بين شخص وآخر بناءً على موارده وقدراته وقناعاته ومتطلباته فالناس في أدائها متفاوتون :

فمنهم من لا يصلى.

ومنهم من يصلى بعضاً من الفرض.

ومنهم من يصلى الفرض وحدها.

ومنهم من يزيد على ذلك بالنواقل.

حتى الصلاة في حد ذاتها يتفاوت مؤدوها كل التفاوت :

فمنهم من لا يقيم حدودها ولا مواقيتها.

ومنهم من يسهو فيها.

ومنهم من يقيمه ويخشع فيها.

بل وانظر إلى التفاوت بين من يؤديها في منزله ومن يدرك ركعة أو أكثر مع الجماعة، إلى من يحرص على تكبيرة الإحرام بل إلى من يشتند حرصه على الحضور إلى المسجد وقت الأذان، فإننا نرى اليوم تفريطاً بيّناً في الفرض في أوساط الشباب وما ذلك إلا لترك النفس ترتع مع الهوى وعدم دراسة الأمور والنظر في عواقبها.

و يجب أن يكون المسلم صاحب قرار، و يعلم أن الله مَيْزَه

بالعقل عن البهائم ليُعمل عقله، ويُقلب فكره، وينظر في العواقب، ولا يترك نفسه لعبه يتقاذفها الهوى والشيطان. وجماع الرأي السديد هو توافق قرارات الفرد المسلم مع ما جاء في الكتاب والسنة، قال ﷺ: ((طوبى لمن طال عمره وحسن عمله))<sup>(١)</sup> تدل على توجيهه من الرسول ﷺ إلى حسن العمل ولا يتأتي ذلك إلا بالتفكير السليم ودراسة القرار قبل تنفيذه. وترشيد السلوك هنا يكمن في الطاعة لله ورسوله. قال سبحانه : ﴿وَمَا أَنْتُمْ بِالرَّسُولِ فَحُذْوَهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَإِنَّهُمْ وَأَتَقْوَا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [الحشر: ٧]. فقد وضع لنا الشرع الحكيم أساساً ينبغي أن تبني عليها قرارات الفرد بالنظر إلى دائرة تأثير قراراته. وكلما اتسعت دائرة تأثير القرار، زادت أهميته، وازدادت مسؤولية صاحبه عند الله. وعلى ضوء تلك الأسس من الكتاب والسنة ينبغي أن تحدد قرارات الفرد، ولعل أول دليل ينبغي الاستناد إليه في إصدار أي

(١) شرح السنة، ١٢٤٥ ج ٥، وقال الأرناؤوط إسناده صحيح.

قرار على الإطلاق صَغُرْ أَمْ كَبُرْ هو قول الرسول ﷺ الذي أوصي جوامع الكلم ((لا ضرر ولا ضرار))<sup>(١)</sup> فالضرر هو ما تضر به صاحبك مما تنتفع أنت به ، والضرر أن تضره من غير أن تنفع نفسك<sup>(٢)</sup> ، ويحتمل كذلك المعنى أن تضر نفسك من وجه لتنفعها من وجه آخر فيه ظلم عليها. لأن ظاهر الحديث تحريم جميع أنواع الضرر إلا بدليل لأن النكارة في سياق النفي تعم<sup>(٣)</sup> فكم من أناس يضرون بأفعالهم المشينة أنفسهم بالدرجة الأولى وكأنهم أعداء لها؛ فذلك الذي يشرب الدخان أو الشيشة أول من يتضرر من فعله هو نفسه التي بين جنبيه، فأي قرار قد يكون تأثيره سلباً على النفس والضرورات الخمس - التي هي النفس والمال والعقل والدين والعرض أو النسب - أو على الغير فإنه ينبغي أن يستبدل ويستبعد.

(١) آخرجه مالك في الموطأ، كتاب الأقضية باب القضاء في المرفق، (٢ / ٧٤٥) ورقمه ٣١. وأخرجه ابن ماجة في السنن (٢ / ٤٨٤) ورقمه ٢٣٤١.

(٢) شرح سنن ابن ماجه ج ١ / ص ١٦٩.

(٣) عمدة القاري ج ٩ / ص ١٩٥.

فهي قاعدة وركيزة ينبغي الاستناد إليها في جميع الأمور، ومن الأحاديث العامة في شأن تقويم القرار والتبصر فيه قبل إصداره

قوله ﷺ: ((إياك وكل أمرٍ يعتذر منه)) <sup>(١)</sup>.

وما أقدم عليه الغرب من تطاول على الرسول الكريم وحجتهم في ذلك حرية التعبير، حرية أضرت بأمة بأكملها وأضرت ببني جنسهم من تجار ومن لهم مصالح مع المسلمين حتى أ jihadهم ذلك إلى الاعذار، وفي ذلك دليل واضح على فساد القرار وسوء الاختيار.

وينبغي للمسلم أن يحاكم قراراته بقدر استطاعته إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ. قال أحد السلف (إن استطعت ألا تحكَّ رأسك إلا بأثر فافعل) ففيهما قوام الحياة المثل للفرد والمجتمع، كيف لا وهو شرع الخالق ﷺ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْلَّطِيفُ الْحَيْرُ  [١٤].

﴿ صِبَغَةُ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنْ مِنَ اللَّهِ صِبَغَةً وَنَحْنُ لَهُ

(١) صحيح الجامع وقال الألباني حديث حسن.

عَيْدُونَ ﴿١٣٨﴾ [البقرة : ١٣٨].

ولعل من أهم العلوم التي ينبغي للفرد تعلّمها هو دينه ، لأن له كما أسلفنا أعظم الأثر في تحسين قراراته، نذكر منه على سبيل المثال بعض الأدلة المتعلقة بالقرار:

١- من أدلة القرار الفردي :

قوله تعالى : ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى الْتَّهْلِكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ [البقرة : ١٩٥].

تضمنت الآية الكريمة الأمر بحماية النفس وعدم تعريضها للهلاك من جراء القرارات العشوائية. والأمر بالإحسان في كل قرار صغر أم كبر.

وقوله تعالى : ﴿يَبْنَىٰ إِدَمْ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَكُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَأَشْرِبُوا وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ﴾ [الأعراف : ٣١].

وهنا أمر للرجل بالتزيين ولبس أحسن الثياب والتطيب عند الصلاة والأمر بالاقتصاد في الأكل والشرب وعدم الإسراف لمضرّته على المال والبدن.

وفي السنة قوله ﷺ: ((إن لنفسك عليك حقاً)) <sup>(١)</sup>.

فما سبق وغيره كثير يستنير به الفرد عند اتخاذ أي قرار يخصه  
فلا يظلم نفسه أو يبخسها حقها.

٢ - أما فيما يتعلق بعلاقة الفرد بالآخرين فنختار من الأدلة ما يلي :

### أ- مع الوالدين :

قوله تعالى: ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَّا إِمَّا يَبْلُغُنَّ عِنْدَكُمْ أَكْبَرُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تُنْهِيَّنَّهُمَا أُفِّيَّ وَلَا نَهَرُهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ٢٣ وَأَخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الْذُلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ أَرْحَمَهُمَا كَمَا رَبَّيَّا فِي صَغِيرِهِ ٢٤﴾ [الإسراء: ٢٣-٢٤].

وهنا يأمر بالإحسان إلى الوالدين وعدم إيذائهم حتى بأدنى  
أنواع الأذى النفسي كقول أَفَ وهذا يتطلب الوعي التام من قبل

(١) جزء من حديث أخرجه ابن حبان في صحيحه، ورقمه ٣٦٣٨ وقال الأرناؤوط

صحيح على شرط مسلم.

الأبناء ودراسة كل قرار ولو بالتلتفظ السيء الناتج عن ثقل الأعباء.

ب - مع الأبناء :

قوله تعالى: ﴿ يَتَأْتِيهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا قُوَّا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِكُمْ نَارًا وَقُوْدُهَا الْأَنَاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلِئَكَهُ غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ﴾ [التحريم: ٦].

يأمرولي الأمر بناصح أبنائه وزوجه ومن هو قائم عليهم بأوامر الدين حتى ينجو وإياهم من النار.

وقال ﷺ: ((كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته الإمام راع ومسؤول عن رعيته والرجل راع في أهله وهو مسؤول عن رعيته والمرأة راعية في بيت زوجها ومسئولة عن رعيتها والخادم راع في مال سيده ومسؤول عن رعيته). - قال : وحسبت أن قد قال - والرجل راع في مال أبيه ومسؤول عن رعيته وكلكم راع ومسؤول عن رعيته)).<sup>(١)</sup>.

﴿ وَلَا نَقْنُلُوا أَوْلَادَكُمْ خَشِيَةً إِمْلَقٍ تَحْنُنُ نُرْزِفُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ فَنَلَهُمْ كَانَ خَطْبًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٣١].

(١) صحيح البخاري ج ١ / ص ٣٠٤ ورقمه ٨٥٣.

تقويم قرار قتل الأبناء خشية الفقر الذي كان يتخذه الآباء في

الجاهلية وينبني عليه كذلك قرار تحديد النسل لذات السبب.

ج - بين الأزواج : قول الرسول ﷺ : ((إن لزوجك عليك حقاً)) <sup>(١)</sup>.

((... وإنك منها أنفقت من نفقة فإنها صدقة حتى اللقمة التي

ترفعها إلى في امرأتك ...)) <sup>(٢)</sup>.

وفي الحديث: ((لا يفرك مؤمنة إن كره منها خلقاً رضي  
منها آخر ، أو قال ، غيره)) <sup>(٣)</sup>.

وقال: ((ألا أخبرك بخير ما يُكَنِّز : المرأة الصالحة، إذا نظر إليها سرّه وإذا أمرها أطاعته وإذا غاب عنها حفظته)) <sup>(٤)</sup>.

د - مع الأقارب : قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَصْلُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ ﴾ [الرعد: ٢١].

وقال ﷺ: ((من سره أن يبسط له في رزقه وأن ينسأ له في أثره

(١) سبق تحريره ص ٨٠.

(٢) صحيح البخاري ج ٣ / ص ١٠٠٦ ورقمه ٢٥٩١.

(٣) صحيح مسلم ج ٢ / ص ١٠٩١ ورقمه ١٤٦٩.

(٤) المستدرك على الصحيحين ج ١ / ص ٥٦٧ ورقمه ١٤٨٧ . وقال حديث صحيح ولم ينجزه .

فليصل رحمه<sup>(١)</sup> .

وقال: ((ليس الواصل بالكافئ ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمه وصلها))<sup>(٢)</sup> .

هـ- مع الجار :

قوله تعالى : ﴿ وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِنِي الْقَرْبَى وَالْيَتَمَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّيِّلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴾ ٣٦ [ النساء: ٣٦ ] .

قوله ﷺ : ((ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه))<sup>(٣)</sup> .

(١) صحيح البخاري ج ٥ / ص ٢٢٣٢ ورقمه ٥٦٣٩ .

(٢) صحيح البخاري ج ٥ / ص ٢٢٣٣ ورقمه ٥٦٤٥ .

(٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الآداب، باب الوصاة بالجار، (٤ / ١٩٠٢) ورقمه ٦٠١٥ . وأخرجه مسلم في صحيحه (١٤٤ / ١٦) ورقمه ١٤٠ .

وقال ﷺ: ((والله لا يؤمن والله لا يؤمن، والله لا يؤمن)) قيل  
من يا رسول الله؟ قال: ((الذي لا يؤمن جاره بوائقه)) <sup>(١)</sup>.

و- مع الصاحب أو الصديق :

في الحديث: ((مثل الجليس الصالح والسوء كحامل المسك  
ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يُحذىك وإما أن تجد منه ريحًا طيبة  
ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحًا خبيثة)) <sup>(٢)</sup>.

ز- مع البيئة :

قوله تعالى: ﴿وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ  
خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ٥٦  
[الأعراف: ٥٦].

وقول الرسول ﷺ: ((إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا  
قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح، ولعيحد أحدكم

(١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الآداب، باب إثم من لا يؤمن جاره بوائقه (٤)/٦٠١٦ ورقمه ١٩٠٣.

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه، باب المسك، ورقمه (٥/١١٠٤) ورقمه ٥٢١٤.

شفرته وليرخ ذبيحته) <sup>(١)</sup>.

وقوله ﷺ : (( الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة، فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماتة الأذى عن الطريق . . .)). <sup>(٢)</sup>

ح - مع المجتمع من حولك :

قول الله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّنْ نَّجْوَانَهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ أَبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ فَسُوفَ تُؤْتَيْهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [ النساء: ١١٤ ].

وقوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ صَبَرُوا أَبْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةً وَيَدْرُءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَئِكَ لَهُمْ عُقَبَى الدَّارِ ﴾ [ الرعد: ٢٢ ].

وقوله تعالى : ﴿ وَلَا سَتُوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ أَدْفَعَ بِالَّتِي

(١) أخرجه البخاري، كتاب الذبائح والصيد، باب المسك، (٤/١٧٧٨) ورقمه ٥٥٣٤.

وأخرج مسلم نحوه في الصحيح ورقمه ١٤٦٤.

(٢) جزء من حديث أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان

. ٥٨ / ٦ ورقمه ٦٢.

﴿هَيَ أَحَسَنُ فَإِذَا أَلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَانَهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ﴾ [٣٤]

[فصلت: ٣٤].

﴿وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

وفي الحديث القدسي : (( يا عبادي إني حرمت الظلم على

نفسي وجعلته بينكم حرمًا فلا ظالموا ... )<sup>(١)</sup>.

ط - مع عامة المسلمين في أقطار الأرض قال تعالى :

﴿وَاعْتَصِمُوا بِبَحْرِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَإِذْ كُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءَ فَالَّذِي بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَاصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْرَانًا﴾ [آل عمران: ١٠٣].

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْرَاهُ فَاصْلِحُوهُ بَيْنَ أَخْوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرَحَّمُونَ﴾ [الحجرات: ١٠].

وقال عليه الصلاة والسلام : (( إن المؤمن للمؤمن كالبنيان

(١) جزء من حديث أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة، باب تحريم الظلم (٦١٩) ورقمها ٥٥٤. ونحوه عند ابن حبان في صحيحه (٣٨٥/٢) ورقمها ١٠٨/١٦).

يشد بعضه ببعضه) <sup>(١)</sup>.

وقال ﷺ : ((ال المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده)) <sup>(٢)</sup>.

وقال : ((إياكم والظن فإن الظن أكذبُ الحديث ولا تحسسوا ولا تجسسوا ولا تحسدوا ولا تدابروا ولا تبغضوا وكونوا عباد الله إخوانا)) <sup>(٣)</sup>.

ي - مع سائر الناس :

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِذَا مَنَّا لَهُمْ كُنُّوا فَوَّمِينَ لَهُ شَهَادَةَ بِالْقِسْطِ  
وَلَا يَجْرِي مَنَّكُمْ شَنَعَنْ قَوْمٍ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ  
لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَبِيبٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨]

﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقْنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَا يُنْهِي جُوْمُكُمْ مِّنْ دِينِكُمْ ﴾

(١) أخرجه البخاري في الصحيح، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع، (١٦٦/١) ورقمه ٤٨١.

(٢) جزء من حديث أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، (٢٩/١) ورقمه ١٠.

(٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب ما ينهى عن التحسد والتدارب. (١٩١٥/٤) ورقمه ٦٠٦٤.

أَنْ تَبْرُوْهُمْ وَقُتْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴿٨﴾ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ قَتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَأَخْرَجُوكُمْ مِّن دِيْرِكُمْ وَظَهَرُوا عَلَىٰ إِخْرَاجِكُمْ

أَنْ تَوَلَّوْهُمْ وَمَنْ يَنْهَاكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿٩﴾ [المتحنة: ٩-٨].

كما أن كل أمر ونهي في الكتاب والسنة يستدعي من المسلم

اتخاذ قرار بالامتثال سواء بالفعل أو بالترك.

وأوامر الإسلام ونواهيه لا تخلو من أمرتين :

أحدها : قرارات ثابتة توقيفية لا مجال للاختيار فيها ولا ينبغي

إعمال العقل بشأنها، بل التسليم التام حيالها. فهذه تسهل على المسلم

اتخاذ القرار ما دام قد اختار الإسلام ديناً.

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرٌ مِّنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا﴾ [الأحزاب: ٣٦].

والثاني : قرارات متغيرة، أي ذات مجال يتسع لعدة خيارات

وهي التي تتطلب من العبد التفكير واختيار الأنسب مع مراعاة

الظروف المحيطة والموارد والمتطلبات.

فمن الفطنة وضع خطة مسبقة، تساعد على تحسين التخاذ القرار، مبنية على معلومات أكيدة في تفاوت الأجر والتخفيط لها بحيث إذا سُنحت الفرصة لجني الحسنة اغتنمها ولم يخسرها. كالتخفيط المسبق لصوم الأيام البعض من كل شهر، فذلك يجعله يتظرها وقد يتهيأ لها بتناول وجبة السحور قبلها وإلا فاته غفل عنها أو نسيها.

وليس من السهل التخفيط للحصول على أفضل عائد؛ فالمتغيرات كثيرة والأجر متفاوتة أعظم التفاوت، والموارد محدودة ومتداخلة ومتراقبة بعضها البعض، والأعمال المراد إنجازها كثيرة فكل فرد مختلف موارده عن الآخر ولديه من الأولويات ما يجعله يتفرد عن غيره بخطة مناسبة قد لا تتناسب أحداً سواه.

ومن أهم مميزات استقاء القرار من الكتاب والسنة أنه يرسم للفرد تأثير القرار على المدى البعيد بناءً على حقائق من علم الله السابق ليست ظناً ولا تكهنات أو احتمالات، نأخذ من ذلك قوله تعالى :

﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الْصَّابِرِينَ ١٥٥ ﴾ أَلَّذِينَ إِذَا أَصَبَّتْهُمْ مُّصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ١٥٦ ﴾ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ ١٥٧ ﴾ [البقرة: ١٥٥ - ١٥٧].

هنا يتضح القرار الأمثل في حالة الإصابة بالمصائب وذلك ببيان نتيجته على المدى البعيد. فنتيجة الصبر البشري لصاحبها يسرّه بالعوض له في الدنيا، والأجر الجزيل في الآخرة، وذكر الله له والصلة عليه في الملا الأعلى، ونزول الرحمة عليه من ربه تحوطه وتحفه. وفوق ذلك شهادة إقرار له بالهدایة من عند الله.

وقوله تعالى : ﴿ وَوَصَّيْنَا إِلَيْهِ بِوَالِدِيهِ إِحْسَنَنَا حَمَلْتَهُ أُمُّهُ كُرْهَهَا وَوَضَعَتْهُ كُرْهَهَا وَحَمَلْهُ، وَفَصَلَهُ، ثَلَثُونَ شَهْرًا حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشْدَهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِّ أَوْزِعَنِي أَنَّ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ أَلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَىٰ وَالِدَيَّ وَأَنَّ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرَضَهُ وَأَصْلِحَ لِي فِي ذِرِّيَّتِي إِنِّي تُبَتِّ إِلَيْكَ وَلِيٰ فِي مِنَ الْمُسِّلِمِينَ ١٥٨ ﴾ [الأحقاف: ١٥]. في

هذه الآية حُضُّ وإرشاد إلى الحل الأمثل عند بلوغ سن الرشد وهو سن الأربعين، وذلك بالتوجه إلى الله بالكلية قدر المستطاع وشكر الله على نعمه منذ سن الطفولة والشباب، وقد بيَّنت الآية نتيجة هذا القرار على المدى البعيد قال تعالى :

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ نَقْبَلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَجَّا وَرَأَ عَنْ سَيِّئَاتِهِمْ فِي أَصْحَبِ الْجُنَاحَةِ وَعَدَ الْصِدِّيقُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ ﴾ ١٦ [الأحقاف : ١٦]. هنا تتكشف نتيجة اتخاذ القرار وكأنه ستار يُرفع عن عين العبد ليرى نتيجته واضحة مبهرة لا يملك إلا أن يهين نفسه لتطبيقه ما استطاع حتى يحوز عليه، وإن لم يتمكن من تطبيقه فإنه عندئذ لن يحرم الأجر بنيته الصادقة ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ نَقْبَلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا ﴾ فيجزيه الله على ذلك بانتقاء أفضل أعماله أداءً وإجادَةً. ولنضرب مثلاً على ذلك (ولله المثل الأعلى) : هب أن أحد طلاب الجامعة اجتاز عدداً من الاختبارات، وجاءت نتائج اختباراته متفاوتة ، فمنها الجيد، ومنها الجيد جداً، ومنها الممتاز

والمقبول بل ومنها الراسب، ولكن أستاذه قد طمأنه بأنه سيقوم أداءه بناءً على أفضلها، فيقبل منه كل تقدير مرتفع وهي الجيد جداً والممتاز ويحذف منه ما كان أقل من ذلك، وهذا الكرم لم يصل إليه مخلوق، لكن أكرم الأكرمين يفعله وأكثر.

وقوله تعالى : ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَهُمْ مِّنْ فَرَّعَ﴾

يَوْمَئِذٍ إِمَّا مُنْتَوْنَ ﴿٨٩﴾ [النمل: ٨٩]

﴿وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُحِزُّونَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿٩٠﴾ [النمل: ٩٠]

كثيراً ما تكررت هذه الآيات في القرآن الكريم تحدث على ترشيد السلوك بشكل عام واتخاذ القرار الذي يعود بأكبر قدر من المكاسب الأخروية وهي الحسنات ويقلل من التكلفة وهي السيئات وهدر الموارد التي لا له ولا عليه.

فالكتاب والسنّة من شأنها تقويم قرارات الفرد وربطها بالمدى بعيد الذي إليه مآلته وتلك بلا شك أفضل طرق اتخاذ القرار

بل ومن أهم السبل المؤدية إلى اكتساب الحكمة، والتبصر في الأمور، لأنها تمكن الفرد من توسيع مجال القرار بنظرة شاملة فاحصة لجميع جزئيات المشكلة.

## الفصل الثالث

- تمهيد
- موضع اتخاذ القرار
- مقارنة بين الإنسان والحواسيب
- إمكانية (برمجة) الإنسان لاتخاذ القرارات الصائبة



## تمهيد

إن تطوير آلة ما أو تحسين أدائها يتطلب معرفة أجزائها وكيفية عمل كل جزء فيها. والإنسان عبارة عن مجموعة من الأجهزة التي تعمل مع بعضها البعض لتشغيل هذا الإنسان.

وحيثما توصل الأطباء إلى كيفية عمل القلب على سبيل المثال، استطاعوا محاكاته في شكل قلب صناعي، وبسبب ذلك حدثت ثورة طبية عظيمة في مجال تطوير عمليات القلب. وتمكنوا بذلك من فتح الصدر وإخراج القلب من مكانه وإيصال الشرايين بالقلب الصناعي لحين إصلاح القلب البشري.

كذلك الكلى فقد توصلوا إلى اختراع جهاز يعمل نيابة عن الكلى في حين إصابتها بالفشل فيتقى الدم من المواد السمية والضارة.

كما توصلوا إلى اختراع الأذن الصناعية لزيادة كفاءة السمع وعدسات لزيادة كفاءة الإبصار وغير ذلك.

ومثل ذلك تطوير وسائل النقل والإعلام وشبكات المياه وغيرها. فعملية التطوير والتحسين في أداء الآلة أو الجهاز أو النظام تبني على معرفة خصائصه وعناصره الأولية وكيفية عملها وأسس تشغيلها.

وإننا لكي ننمّي في الإنسان القدرة على اتخاذ القرار السليم وتحسين كفاءة تشغيل جهاز القرار المساعد لديه لابد لنا من دراسة مكونات تشغيل هذا الجهاز ومعرفة كيفية تشغيله فالإنسان يولد مزوداً به ولكن قليلاً من البشر هم الذين يستخدمونه على وجهه الذي يريده الله .. هؤلاء هم الذين عناهم الله تعالى بالخطاب في كثير من الآيات وسماهم أولي الألباب فقال جل من قائل :

﴿ يُؤْتَى الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [٢٦٩].

﴿ هَذَا بَلْغٌ لِلنَّاسِ وَلَيُنذَرُوا بِهِ وَلَيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَحْدَهُ وَلَيَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [٥٣] [إبراهيم: ٢٥].

﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسْتَمِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمْ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [١٨] [الزمر: ١٨].

﴿ كِتَبٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَرَّكٌ لِيَدَبَرُوا بِإِيمَانِهِ وَلَيَسْتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ [٢٩] [ص: ٢٩].

﴿ هُدَى وَذِكْرٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [٥٤] [غافر: ٥٤].

## موضع اتخاذ القرار في جسم الإنسان

خلق الله الإنسان واقتضت حكمته سبحانه وقدرته المعجزة

أن يجعله من اتحاد عنصرين متقابلين :

١) الجسد : مادة طينية منشؤها التراب والماء.

﴿ فَاسْتَفْرِهِمْ أَهُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمْ مَنْ خَلَقَنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طِينٍ لَأَرِبِّمْ ﴾ [الصفات : ١١].

و يحتوي هذا الجسد جميع الأجهزة العضوية. ويعتبر الجسد مطية الروح لستكيف على المعيشة على هذه الأرض.

٢) الروح : جسم نوراني خفيف حي متحرك ينفذ في جوهر الأعضاء ويسري فيها سريان الماء في الورد والدهن في الزيتون، والنار في الفحم<sup>(١)</sup>. وربما نقربه في هذا العصر بسريان الكهرباء في الآلة على تفصيل يأتي فيما بعد.

(١) انظر كتاب الروح لابن القيم، ص ١١٦ .

ميز الله الإنسان بهذه الروح وشرفها إذ أضافها إليه سبحانه إضافة تشريف فهي روح مخلوقة وليس من ذات الله (تعالى الله عما يقولون)؛ ففي الأديان الأخرى كال المسيحية هذه الروح جزء من روح الخالق كما ذهب إلى ذلك بعض المسلمين جهلاً وإلاً فإن المعلوم من الدين بالضرورة أن الله تعالى باطن عن خلقه منفصل عنهم، وهذه الروح إذن هي خلق من خلقه تعالى اختصها بخصائص وشرفها على سائر المخلوقات.

وبالنظر في القرآن الكريم والسنّة النبوية المطهرة نقول - والله أعلم - بأن هذه الروح هي جسم نوراني كما أسلفنا يحتوي عدداً من (الأوامر التشغيلية) أو (البرامج) إن صح التعبير لتشغيل الجسد الذي تسكنه.

فالبرامج مجموعة من الأوامر أو المعلومات من لدن حالقها العظيم سبحانه لتسير هذا الجسد وفق ناموس كتبه الله وإلى أجل محدود لا يتغير ولا يتبدل، وتنقسم هذه الأوامر إلى :

١- الفطرة : وهي برنامج تشغيلي أولي (وأعني بذلك أنه

معلومات أساسية يولد كل إنسان مزوداً بها وهي التوحيد وهو أساس هدف الخلية). قال ﷺ: ((كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه،...)).<sup>(١)</sup>

وكذلك الغرائز الطبيعية التي أوجدها الله في الإنسان كالخوف من الأصوات المرتفعة. أو الاطمئنان إلى الأم والسكون إلى صدرها ومص الثدي للرضاعة وغير ذلك.

٢- كما تحتوي هذه الروح على برنامج تشغيلي للأجهزة والأعضاء الإرادية كجهاز الدوران وجهاز الهضم والتنفس فهي أوامر جبرية زودت بها الروح لتعمل فور دخولها الجسد وليس للإنسان دخل فيها.

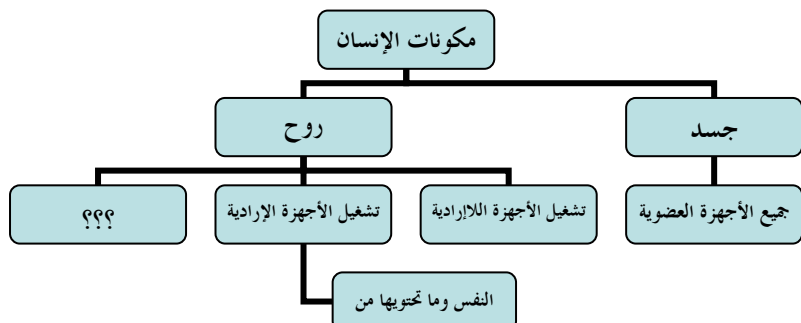
ولكل روحه التي تخصّه ويتميّز بها عن غيره. وهي دقّيقة ومفصلة تفصيلاً عجياً وفق تقدير إلهي لا يحيد فإذا سكنت الجسد نفَّذت بأمر ربها إلى كل نواة في كل خلية فتبعث فيها الحياة والحركة.

---

(١) البخاري، باب ما قيل في أولاد المشركين، ج ١، ورقمه ١٣٨٥.

فقلب الشخص السليم ينبض بمعدل ٧٠ نبضة في الدقيقة ورئاته تطلقان الزفير والشهيق بمعدل ١٦ مرة في الدقيقة، وحرارته لا تتجاوز ٣٧ درجة وغدده تفرز العصارات المختلفة في نظام دقيق لا يعتريه الخطأ أو النسيان.

٣ - كما تحتوي هذه الروح برنامجاً لتشغيل الأعضاء الإرادية. وللإنسان هنا الإرادة في ضبطه وتفعيله. وهذا البرنامج يسكن القلب أو الفؤاد وهو المعنى - والله أعلم - بلفظ النفس في بعض الآيات والأحاديث لأنه موضع الاختبار والتکلیف والإرادة البشرية وستتناوله بالبحث والتفصیل في الصفحات القادمة.



ومع دخول الروح في الجسد وسريانها فيه تتم عملية تنفيذ

الأوامر المزودة بها فتحرك جميع خلايا الجسد مستجيبة لتلك الأوامر وكأنها تقول لبارئها سمعاً وطاعة.

ولقد ميز الله الإنسان بأن جعل له جهازاً متكاملاً لاتخاذ القرار يستخدمه أولو الألباب ليساعدهم في حل المشكلات، وفك المعضلات، والاجتهداد في بعض الأمور والمستجدات. وشاءت حكمته أن يجعل هذا الإنسان مكلفاً وجعل هذا الجهاز مساعدًا له على أداء التكليف وهو الأمانة المقصودة في قوله تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيَّنَ أَن يَحْمِلُنَّهَا وَأَشْفَقُنَّهُمْ مِنْهَا وَجَلَّهُمْ إِلَيْنَنْ ۝ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ۝﴾ [الأحزاب: ٧٢].

فعن الضحاك بن مزاحم<sup>(١)</sup> في قوله تعالى: (إنا عرضنا الأمانة

(١) أبو القاسم الضحاك بن مزاحم الحلاي المفسر ويقال أبو محمد عن ابن عمر وابن عباس مات سنة ست و مئة. وأصل الضحاك بن مزاحم من بلخ وكان يقيم بها مدة وبسميرقند مدة وبيخارى مدة وهم إخوة ثلاثة مسلم و محمد والضحاك و مات الضحاك سنة ثنتين ومائة وقد قيل سنة خمس ومائة وكان الضحاك معلمًا كاتباً يعلم الصبيان ولا يأخذ منهم شيئاً. الثقات ج ٦ / ص ٤٨١ الكنى والأسماء ج ١ / ص ٦٨٧ ومولد العلماء ووفياتهم ج ١ / ص ٢٥٦.

على السماوات والأرض والجبال) قال : هي (الفرائض) قال : قوله فأبين أن يحملنها قال : فلم تستطعها قال : فقيل لآدم هل أنت آخذها بما فيها قال : وما فيها، قال : إن أحسنت أجرت وإن أساءت عوقبت قال فحملها<sup>(١)</sup>.

وقال الطبرى : (اختلف أهل التأويل في معنى ذلك فقال بعضهم معناه إن الله عرض طاعته وفرائضه على السماوات والأرض والجبال على أنها إن أحسنت أثبتيت وجوزيت وإن ضيعت عوقبت فأبىت حملها شفقاً منها أن لا تقوم بالواجب عليها وحملها آدم إنه كان ظلوماً لنفسه جهولاً بالذى فيه الحظ له)<sup>(٢)</sup>.

قال ابن عباس يعني بالأمانة الطاعة عرضها عليهم قبل أن يعرضها على آدم فلم يطقنها فقال لآدم : إني عرضت الأمانة على السماوات والأرض والجبال فلم يطقنها فهل أنت آخذ بما فيها. قال : يا رب وما فيها. قال : إن أحسنت جزيت وإن أساءت عوقبت

(١) تفسير الصناعي ، ج ٣ ص ١٢٥ .

(٢) تفسير الطبرى ، ج ٢٢ ، ص ٥٣ .

فأخذها آدم فتحملها، فذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيَتْ أَنْ يَحْمِلُنَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَجَلَّهَا إِلَّا نَسْنَنُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾<sup>(١)</sup> [الأحزاب ٧٢].

فالأمانة إذن هي كل ما يجازى عليه الإنسان من قول أو فعل وهو ما نعنيه بالقرار.

وقد اختلف كثير من الناس من نظار وعلماء وفلاسفة في حقيقة الروح وماهية النفس وعن مكمن التفكير وإعمال العقل واستيعاب المعلومة.

وقد يعدّ البعض هذه الأمور من التنطع والخوض في آيات الله بغير علم أو التحرّص بالغيب، وليس كذلك فالبحث فيها على ضوء الكتاب والسنة من الأمور البالغة الأهمية لما في ذلك من تعميق معرفة الإنسان بنفسه التي بين جنبيه، وأقسامها، ومكوناتها، ومواردها، ومداخلها، وخارجها، ومعرفة أعدائها، حتى يبدع في قيادتها لبر

---

(١) تفسير ابن كثير، ج ٣، ص ٥٢٣.

الأمان والنجاة بها من لظى النيران، والارتقاء بها في أعلى الجنان.

ولا ندعي هنا الجزم واليقين ولكنه اجتهاد وبحث بشري قد يخطئ وقد يصيب.

نقول وبالله التوفيق أن جهاز اتخاذ القرار المساعد : (Decision Support System)

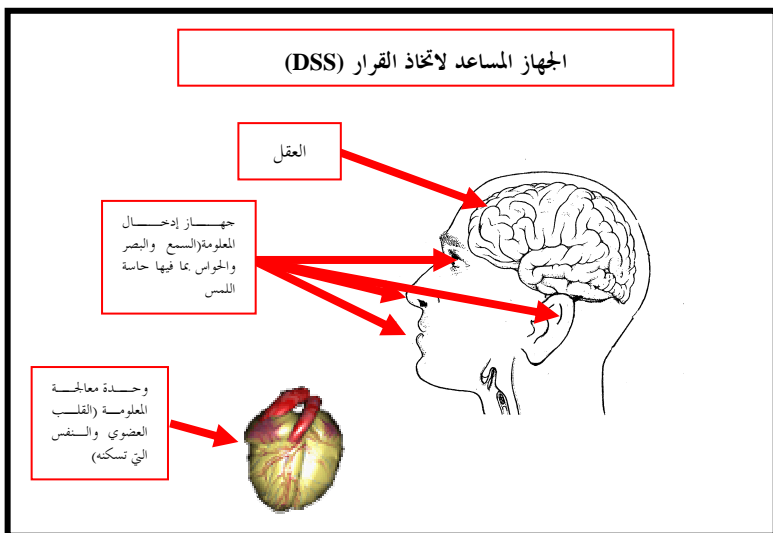
١) السمع والبصر وبقية الحواس (أجهزة إدخال المعلومات)

٢) القلب (عضوي) وتشبيهه هنا بالجهاز (cpu) الصلب (hard ware)

٣) النفس - وهو الفؤاد - (معنوي) وتشبيهه هنا بالبرمجيات (soft ware)

٤) العقل الوعي . أجهزة تنفيذ وتطبيق الأوامر .

٥) العقل اللاوعي .



### أ) جهاز إدخال المعلومات :

وهي الحواس الخمس وأخصها السمع والبصر لقوه تأثيرهما وكثرة المعلومات الداخلة عن طريقها إلى الفؤاد، لذلك تكرر ذكرها في القرآن الكريم فهما المعول عليهما في فساد القلب أو صلاحه في الغالب قال تعالى : ﴿ قُلْ هُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْئَدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ [الملك: ٢٣].

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْئَدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٧٨].

﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْعَدَ قَلِيلًا مَا

تَشْكِرُونَ ﴿٧٨﴾ [المؤمنون: ٧٨].

﴿ ثُمَّ سَوَّلَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ

وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْعَدَ قَلِيلًا مَا تَشْكِرُونَ ﴿٩﴾ [السجدة: ٩].

﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمَا إِنْ مَكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا

وَأَبْصَرًا وَأَفْعَدَهُ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَرُهُمْ وَلَا أَفْعَدُهُمْ

مِنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَحْمَدُونَ إِثَيَّاتِ اللَّهِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ

يَسْتَهِرُونَ ﴿٦﴾ [الأحقاف: ٢٦].

﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَرُونَ أَنْ يَشَهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَرُكُمْ

وَلَا جُلُودُكُمْ وَلِكُنْ ظَنِّنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴿٢٢﴾

[فصلت: ٢٢].

﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ

كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴿٣٦﴾ [الإسراء: ٣٦].

﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشْوَةٌ

وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿٧﴾ [البقرة: ٧].

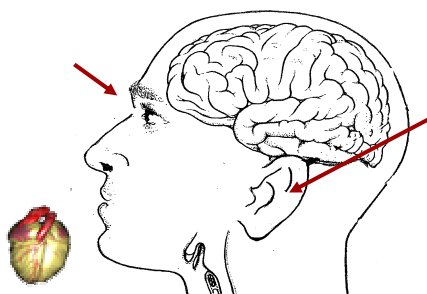
﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَّهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَرِهِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ [البقرة: ٢٠].

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَسَمِعِهِمْ  
وَأَبْصَرِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَنِيلُونَ﴾ [النحل: ١٠٨].

فالحواس وأخصُّها السمع والبصر أدوات إدخال المعلومات

إلى القلب فقد تصل المعلومة عن طريق حاسة الشم عند الإحساس  
برائحة معينة بل إن هناك من الكبار ما يرتكب عن طريق حاسة  
الشم كالمخدرات مثلاً وقد تدخل عن طريق اللمس أو الإحساس  
بالجلد، كما تدخل عن طريق الذوق أيضاً ولكن السمع والبصر  
أشدُّها تأثيراً وفاعلية عند الإنسان الصحيح.

﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْغُوفًا﴾



ب ) القلب أو الفؤاد<sup>(١)</sup> : جسم عضوي وهو الذي عنده سيد البشر ﷺ بقوله : ((ألا وإن في الجسد مضعةً إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب))<sup>(٢)</sup> ولا يعني بهذا القلب المضعة بذاتها بل ما يسكنها ولذلك أُشير إليها في الحديث . والذي يسكنها - والله أعلم بها - شيشان رئيسان :

(١) النفس : وهي جزء من الروح معنوي غير محسوس يسكن القلب ويستقر بداخله فيحركه وينظم عمله مع سائر الجسد ولا يزول عنه إلا بموت الجسد .

(٢) نور الإيمان والفطرة : وهذا قد يذهب فالافتراض قد تطمس ويحل محلهما الظلم والجهل ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكُسِّبُونَ ﴾ [المطففين : ١٤] . وستتحدث لاحقاً بشيء من التفصيل عن هذه النفس . وقد ثبت طيباً أنه لو أجريت عملية زراعة لقلب شخص كافر في بدن مسلم ، فإنه يُفيق منها مسلماً كما هو . إذن ما نعنيه بالقلب هو ذلك الجزء

(١) ربما يكون القلب مع ما يسكنه هو الفؤاد فإذا جرد مما يسكنه سمي قلباً والله أعلم .

(٢) صحيح مسلم ، باب أخذ الحلال وترك الشبهات ، ج ٣ ، ورقمه ١٢١٩ .

المعنوي الذي يسكن المضغة ويتفاعل مع المعلومة بداخلها.

(٣) وقد خلق الله تعالى الإنسان صفرًا من المعلومات جاهلاً بكل

شيء، ما خلا ما أودعه قلبه من تلك الفطرة التي فطر الناس عليها.

قال تعالى : ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ الْسَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْعَادَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ﴾

[النحل: ٧٨].

وقال ﷺ : ((كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو

ينصرانه، أو يمجسانه، . . .)).<sup>(١)</sup>

وجعل له الخيار في سلوك طريق الهدية والنور أو سبل الزيف والنفور.

قال تعالى : ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجَدَيْنِ ﴾ [البلد : ١٠].

فهو إما أن يحافظ على هذا النور الذي أودعه قلبه وينميه بمعرفة

خالقه، وإما أن يتركه نهياً للهوى والشيطان ليخبو ويضمحل.

وجعل هذا الإنسان بما آتاه من إرادة وقدرة على الاختيار

(١) البخاري، باب ما قيل في أولاد المشركين، ج ١، ورقمه ١٣٨٥.

مَكْلَفًا وَمَحَاسِبًا، قَالَ تَعَالَى : ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّا خَلَقْنَاكُمْ عَبَّثًا وَأَنْتُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجِعُونَ﴾ [المؤمنون : ١١٥].

وقد ميّز الله الفؤاد بمميزات جّمة وقدرات عجيبة ولا غُرُوه  
فهو المعوّل عليه في فساد الإنسان وصلاحه فهو :

١ - موضع استقبال المعلومة :

قال تَعَالَى : ﴿نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ﴾ [١٩٣] عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ [١٩٤].

وقال تَعَالَى : ﴿قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِّجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَرَّالٌ، عَلَى قَلْبِكَ إِبَادَنِ اللَّهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدَى وَبُشِّرَى لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [٩٧].

وقول——هـ : ﴿وَأَشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفَّرِهِمْ﴾ [البقرة : ٩٣].

أي المعلومات التي تجعلهم يقتنعون بعبادة العجل .

وقال ﷺ : ((... تُعرض الفتنة على القلوب كالحصير عُودًا

عُودًا، فأي قلب أُشِّرِّبَهَا نُكتَتْ فِيهِ نُكْتَةٌ سُودَاءُ وَأَيْ قلبْ أَنْكَرَهَا نُكتَتْ فِيهِ نُكْتَةٌ بِيَضَاءٍ...»<sup>(١)</sup>.

والفتن ما هي إلا معلومات فاسدة تعرض على القلب وقد يتقبَّلُها ثم يصدقها الإنسان بالقبول والتطبيق.

٢ - القلب هو موضع معالجة المعلومة من حيث القبول والرد. والآيات الدالة على ذلك كثيرة منها قوله تعالى :

﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِّنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الْأَصْدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [يونس: ٥٧]

وقوله : ﴿وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الْأَصْدُورِ﴾ يقول : ودواء لما في الصدور من الجهل يشفى به الله جهل الجهل فيبرئ به داءهم ويهدي به من خلقه من أراد هدايته به<sup>(٢)</sup>.

﴿وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الْأَصْدُورِ﴾ أي من الشبه والشكوك وهو إزالة ما فيها من رجس ودنس<sup>(٣)</sup>.

(١) جزء من حديث رواه مسلم، كتاب الإيمان، ج ١، ورقمه ٢٣١.

(٢) تفسير الطبرى، ج ١١ ص ١٢٤.

(٣) تفسير ابن كثير، ج ٢ ص ٤٢٢.

نقول أي لما يعتلّج داخل هذا القلب من معلومات فاسدة قد تؤثر على المعلومة الصحيحة.

وقال سبحانه : ﴿ وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ ﴾ [العاديات: ١٠].

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعِجِّلُكَ قَوْلَهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشَهِّدُ اللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَّا يُخَاصِّمُ ﴾ [البقرة: ٢٠٤].

﴿ وَأَسْرُوا قَوْلَكُمْ أَوْ أَجْهَرُوا بِهِ عِنْهُ عَلِمُ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [الملك: ١٣].

٣ - القلب بعد ذلك هو الأمر الناهي بما وقر فيه من معلومات (ضمن دائرة التكليف) وليس العقل الذي في الدماغ :

فالإيمان يُربّي في القلب الضمير والوازع والواعظ كما في الخبر عن الرسول ﷺ : ((إذا أحب الله عبداً جعل له واعظاً من نفسه وزاجراً من قلبه يأمره وينهاه ...)).<sup>(١)</sup>

(١) حلية الأولياء ج ١٠ / ص ٩٩ وهو في كتاب الزهد عزاه الإمام أحمد لابن سيرين ج ١ ص ٣٠٦.

قال تعالى: ﴿قُلْ لِّيُسْكِمَأَمْرُكُمْ يَهْ إِيمَنُكُمْ﴾ [البقرة: ٩٣].

ومعنى إيمانهم (وهم اليهود) تصديقهم الكاذب وهو الرفض والمخالفة لما جاء في التوراة. فالذي يأمرهم في الحقيقة هي أهواءهم<sup>(١)</sup> التي امتلأت بها قلوبهم، فقلوبهم لم يملأها الإيمان بل امتلأت بالهوى والباطل، قال تعالى: ﴿مِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِمَانًا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ﴾ [المائدة: ٤١] وكل قلب يأمر بما وقر فيه. وكما قيل: وكل إباء بما فيه ينضح. كما أن في قول الرسول ﷺ لوابصة بن عبد الله: ((يا وابضة استفت قلبك استفت نفسك))<sup>(٢)</sup> دلالة على ما ذهبنا إليه.

#### ٤ - والقلب هو موضع الفهم والإدراك والاستجابة :

وقد كانت هذه المسألة وهي : (هل مكان العقل في الدماغ أم في غيره) من الأمور الخافية على علماء النفس الغربيين ولا تزال، مع أن البعض منهم له محاولات في فهم الحقيقة التي هي عند علماء

(١) انظر تفسير الطبرى ج ١ ص ٤٢٤.

(٢) انظر تخریجه وذکرہ ص ٢٢٥.

ال المسلمين حقيقة جلية لأنها صادرة عن خالق الإنسان والأعلم به، فهناك طائفة منهم تؤكد بأن هناك عقلاً يتحكم في الدماغ وبالتالي في سلوك الإنسان وتفكيره وعلى رأس هؤلاء عالم الأعصاب المشهور (Eccles) إكسليس الحائز على جائزة نوبل لأبحاثه القيمة في الجهاز العصبي حيث يقول (لا يمكن تفسير المعلومات التي توصل إليها الباحثون عن نشاط الدماغ الإنساني والجهاز العصبي إلا بوجود (عقل) أو (نفس مدركة) تحكم النشاط العصبي والسلوكي للإنسان) ونبسط بعض أفكار هذا الباحث بما ذكره من أننا لو استشرنا جزءاً محدداً من دماغ الإنسان كهربائياً فسوف تتحرك يده مثلاً وبشكل تلقائي. فإذا أمرته أن يحرك هذه اليد مع استمرارك في استشارة الدماغ فسوف يحاول إيقاف حركتها بيده الأخرى. ويتساءل هذا العالم هنا عن : من هو الذي حرك هذه اليد ومن هو الذي حاول إمساكها ومنعها من الحركة ؟ وأجاب بأن الدماغ يحركها والعقل يحاول إمساكها (انتهى).

ومن الواضح أنه بغير هدى من الله ستظل هذه المشكلة بغير حل جذري. وكذلك الجانب العضوي البيولوجي فيها، يتفق علماء دراسة الجهاز العصبي بأن الدماغ الإنساني هو أعقد شيء في

كون الله الواسع . يقول يوتال (Uttal) في كتابه *القيم والآبحاث الحديثة في التعرف على عمل الدماغ الإنساني لم تساعدنا في حل عقدة الإنسان التاريخية عن صلة جسمه بعقله*. بل إن هذه المعلومات لم تزد على أن بذلت من تفاصيل المسائل المطروحة عن هذه المعضلة بأسئلة أخرى . وأن الأسئلة الجوهرية التي طرحت في أيام أرسطو منذ أكثر من ألفي عام ما زالت تتطلب الإجابة الشافية<sup>(١)</sup> ، أما الأمر بالنسبة لعلماء المسلمين فإن الأمر لا مرأء فيه ، قال الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين رحمه الله : (هذه مسألة أشكلت على كثير من النظار الذين ينظرون إلى الأمور نظرة مادية لا يرجعون فيها إلى قول الله وقول رسوله ﷺ ، وإنما فالحقيقة أن الأمر فيها واضح أن العقل في القلب وأن القلب في الصدر . . . إلى أن قال إذن القلب محل العقل ولا شك ولكن الدماغ محل التصور ، ثم إذا تصورها وجهزها بعث بها إلى القلب ، ثم القلب يأمر وينهى ، فكأن الدماغ (سكرتير) يجهز الأشياء ثم يدفعها إلى القلب ) وقال :

---

(١) التفكير من المشاهدة إلى الشهود ، ص ٢٦ ، ٢٧ .

(القلوب هي محل العقل والتدبر للشخص ولكن لا شك أن لها اتصالاً بالدماغ وهذا إذا احتل الدماغ فسد التفكير وفسد العقل، فهذا مرتبط بهذا، ولكن العقل المدبر في القلب والقلب في الصدر

﴿وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ﴾<sup>(١)</sup>.

نستنتج من خلال بحثنا - والله تعالى أعلم - بأن العقل (الأم) يسكن الدماغ وهو البرنامج الرئيسي المسئول عن تنفيذ الأوامر وتحريك الأعضاء الإرادية واللاإرادية . فالأوامر اللاإرادية صادرة عن ما زودت به الروح من أوامر ونواهي لتشغيل البدن من لدن الحالق سبحانه. أما الإرادية فهي القرارات الصادرة عن الفؤاد أو النفس المكلفة والتي تشتمل أيضاً على عقل ولكنه عقل محدود ومهمته محدود في دائرة التكليف والتخيير والثواب والعقاب ويعمل كالمستشار للبرنامج الرئيسي المنفذ لقراراته بتسخير الأعضاء المناسبة.

والكل يعمل كوحدة ونظام موحد ضمن جهاز اتخاذ القرار . فالقلوب إذن هي محل السمع الوعي والبصر الإدراكي الذي

---

(١) شرح رياض الصالحين لابن عثيمين، ج ١ / ص ١٩٠ - ١٩١.

يثاب عليه الإنسان أو يعاقب، فنظر الاعتبار من القلب فالعين تنظر والقلب يعتبر وكذلك سباع الاستجابة وما أكثر الآيات الدالة على ذلك ومنها :

قوله تعالى :

﴿ يَعْلَمُ خَلِيلَهُ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ ﴾ [غافر: ١٩].

﴿ وَلَقَدْ ذَرَانَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسَنِ هُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبَصِّرُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَذْنٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَأَلْأَنْعَمِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

وقوله تعالى :

﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ أَذْنٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَرُ وَلَكِنْ تَعْمَلُ الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ [الحج: ٤٦].

وقال : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْفَى ﴾

﴿ الْسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧].

﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقَلُ مَا كَانَ فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ ١٠

[الملك: ١٠].

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ ١١

[الأفال: ٢١].

﴿ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى الْهُدَى لَا يَسْمَعُونَ وَتَرَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ ﴾

[الأعراف: ١٩٨].

﴿ أَوَلَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرْثُونَ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهَا أَنَّ لَهُمْ لَا يُبَصِّرُونَ ﴾ ١٠٠

﴿ نَشَاءُ أَصْبَنَهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَنَطْبِعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾

[الأعراف: ١٠٠].

﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمْعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الْصُّمَّ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ٤٢

[يونس: ٤٢].

﴿ لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ نَذِكْرَةً وَتَعِيَّا أَذْنُ وَعِيَّهُ ﴾ ١٢

٥ - والقلب هو محل الصفات السلوكية : التي هي نتاج معالجة

المعلومة ومنها الرضا والاطمئنان أو البغض والشنان والتي

يظهر أثرها بعد ذلك على الجوارح، ومن الآيات الدالة على

ذلك قوله تعالى :

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أُولَئِنَّ مَوْتَىٰ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنَ لِيَطْمِئِنَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

فلم رأى إبراهيم صلوات الله عليه تلك المعلومات بعينيه ذهبت إلى القلب

فازداد يقينه واطمأن قلبه فلم يكن للشيطان عليه سبيل.

- ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أَنْكَرَهُ وَقَلْبُهُ مُطْمِئِنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَكِنَّ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدَرَ فَعَلَيْهِمْ عَصَبٌ مِّنْ كَلْبِ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠٦].

فإكراه الجوارح على العمل لا يعتد به إلا بقبول من القلب وإقرار.

- ﴿ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ ﴾ [آل عمران: ١١٨].

- ﴿ وَلَا تَكُنُوا أَشْهَدَةً وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ إِنَّمَا قَلْبُهُ مُّكَفَّرٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٣].

وهنا خص القلب بالإثم وهو إرادة الكل بالإشارة إلى الجزء

لأنه موضع تقبل المعلومة.

- ﴿فِيمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِظًا الْقَلْبِ﴾

لأنَّفَضُوا مِنْ حَوْلَكَ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

٦ - كما أن القلب هو المعنى بالغفلة والنسيان والعلم والجهل : ولأن الشيطان هو الذي يُنسِي وعمل الشيطان يكون في الصدر، في الجهاز الرئيس للبرمجة وهو القلب فالذِّكر والغفلة والنسيان آفة منوطة بالقلب، وقد استقرأنا جميع آي القرآن فلم نجد لها عَنْتُ بلفظ التذكرة والغفلة إلا الروح والنفس والقلب. قال تعالى :

﴿وَطَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [التوبه: ٩٣].

﴿وَلَا نُطِيعُ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَنَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ،

فُرُطًا﴾ [الكهف: ٢٨].

﴿بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي عَمَرَةٍ مِّنْ هَذَا وَلَهُمْ أَعْمَلُ مِنْ دُونِ ذَلِكَ هُمْ

لَهُمَا عَمِلُونَ﴾ [المؤمنون: ٦٣].

﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ

لَكُمُ السَّمْعُ وَالْأَبْصَرُ وَالْأَفْعَدَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿٧٨﴾  
[النحل: ٧٨].

فالمعلومة تدخل إلى الفؤاد عن طريق السمع والبصر والحواس  
وُخُصَّ السمع والبصر بالذكر لكونهما أشد الحواس تأثيراً وأكثرهما  
استقطاباً للمعلومة.

﴿لَقَدْ كُنَّتِ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَسَفَنَا عَنَكَ غَطَاءُكَ فَبَصَرُكَ ﴾  
﴿الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ [ق: ٢٢].

٧- كما أن القلب هو موضع الهدية والزيغ :

قال تعالى :

﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَرَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَهِدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾  
[الصف: ٥].

﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَبَ مِنْهُ إِيمَانٌ مُّحَكَّمٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَبِ وَآخِرُ مُتَشَدِّهِنَّ فَمَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَبَّهُ مِنْهُ أَبْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَأَبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ ﴾ [آل عمران: ٧].  
﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهِدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ يُكْلِلُ شَيْءاً عَلَيْهِمْ ﴾ [التغابن: ١١].

وهنالك ثلاثة أمور تحكم في هذا القلب من حيث الهدية والزريغ:

١- الله تعالى هو المهيمن وهو المالك المتصرف.

وفي الحديث: ((إِنَّ قُلُوبَ بَنِي آدَمَ كُلَّهَا بَيْنَ إِصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ كَقْلَبٍ وَاحِدٍ يُصَرِّفُهُ حَيْثُ يَشَاءُ)) ثُمَّ قال رسول الله ﷺ ((اللَّهُمَّ مُصَرِّفُ الْقُلُوبِ صَرِفْ قُلُوبَنَا عَلَى طَاعَتِكَ))<sup>(١)</sup>.

٢- ثم الإنسان نفسه باتباعه لنهج خالقه أو البعد عنه:

قال تعالى: ﴿فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ﴾ [الصف: ٥].

فالزريغ بداية من عند أنفسهم.

وقوله ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّنَهَا﴾ [الشمس: ٩] والمقصود

بها النفس التي تسكن القلب والله أعلم.

٣- الشيطان بالتزيين والووسعة :

﴿إِنَّ الَّذِينَ أَرْتَدُوا عَلَى أَذْنَرِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَّأَنَّ لَهُمُ الْهُدَىٰ﴾

﴿الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَأَ لَهُمْ﴾ [حمد: ٢٥].

ج) النفس: (والنفس مندرجة مع الخصائص التي تم ذكرها عن

(١) صحيح مسلم، باب تصريف الله تعالى القلوب كيف يشاء، ج ٤ ورقمه ٢٦٥٤.

الفؤاد أو القلب لأنها تسكنه وما ستناوله هنا هو البحث في ماهيتها والمراد بها.

اختلف كثير من المقدمين والمؤخرين حول ماهية النفس وهل هي الروح أم غيرها.

وذكر ابن القيم في كتاب الروح أقوال بعض العلماء وال فلاسفة، نذكر منها :

أن النفس تطلق على أمور أحدها الروح.

والنفس تطلق على الإصابة بالعين (أصابته نفس) أي عين.

والنفس في القرآن تطلق على الذات بجملتها ﴿فَسَلِّمُوا عَلَىٰ أَنفُسِكُم﴾ [النور، ٦١].

وتطلق على الروح وحدها ﴿يَتَأَيَّنُهَا الْنَّفْسُ الْمُظْمَنَةُ﴾ [الفجر: ٢٧].

وقوله : ﴿أَخْرِجُوهُ أَنفُسَكُم﴾ [الأنعام: ٩٣].

ثم يقول : الفرق بين النفس والروح فرق بالصفات لا فرق بالذات. وقالت فرقة أخرى من أهل الحديث والفقه والتصوف :

الروح غير النفس، قال مقاتل بن سليمان للإنسان حياة وروح ونفس فإذا نام خرجم نفسه التي يعقل بها الأشياء ولم تفارق الجسد بل تخرج كحبـل ممتد له شعاع فيرى الرؤيا بالنفس التي خرجم منه وتبقـى الحياة والروح في الجسد فيه يتقلب ويتنفس فإذا حرك رجعت إليه أسرع من طرفة العين فإذا أراد الله عز وجل أن يمـيـتـهـ فيـ النـامـ أمسـكـ تـلـكـ النـفـسـ التـيـ خـرـجـتـ . وـقـالـ أـيـضاـ : إذا نـامـ خـرـجـتـ نـفـسـهـ فـصـعـدـتـ إـلـىـ فـوـقـ فـإـذـاـ رـأـتـ الرـؤـيـاـ رـجـعـتـ فـأـخـبـرـتـ الرـوـحـ فـيـصـبـعـ يـعـلـمـ أـنـهـ قـدـ رـأـيـ كـيـتـ وـكـيـتـ .

قال أبو عبد الله بن منده : ثم اختلفوا في معرفة الروح والنفس فقال بعضهم النفس طينية نارية والروح نورية روحانية . وقال بعضهم الروح لاهوتية والنفس ناسوتية وأن الخلق بها ابـلـيـ . وقالت طائفة وهم أهل الأثر أن الروح غير النفس والنفس غير الروح وقام النفس بالروح والنفس صورة العبد والهوى والشهوة والبلاء معجون فيها، ولا عدو أعدى لابن آدم من نفسه، فالنفس لا ترید إـلـىـ الدـنـيـاـ وـلـاـ تـحـبـ إـلـاـ إـيـاـهـاـ . والـرـوـحـ تـدـعـوـ إـلـىـ الـآـخـرـةـ وـتـؤـثـرـهـاـ ،

وجعل الله المهوى تبعاً للنفس، والشيطان تبع النفس والمهوى، والملك مع العقل والروح والله تعالى يمد هما بإلهامه وتوفيقه.

وقال ابن القيم : قلت أما الروح التي تُتَوَقَّ و تُقْبَضُ فهي روح واحدة وهي النفس . وأما ما يؤيد الله به أولياءه من الروح فهو روح أخرى غير هذه الروح كما قال تعالى :

﴿أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِّنْهُ﴾  
[المجادلة: ٢٢].

وأما القوى التي في البدن فإنها تسمى أيضاً أرواحاً فيقال الروح البادر والروح السام والروح الشَّامُ وهذه الأرواح قوى مودعة في البدن تموت بموت الأبدان<sup>(١)</sup>، وهي غير الروح التي لا

(١) كيف يقول ابن القيم - رحمه الله - أن الروح البادر والسام والشام وغيرها تموت بموت الأبدان ونحن لدينا من السنة الثابتة ما ينافق ذلك ففي صحيح مسلم قوله - ﴿إِنَّ الرُّوحَ إِذَا قَبَضَ تَبَعَهُ الْبَصَرُ﴾ ج ٢ / ٦٢٤ ومن الأحاديث الكثيرة ما يثبت أن الميت يضر ويسمع ويشم حيث يفتح له باب من الجنة أو النار ويأتيه من ريحها . وإن كان يعني بذلك أن هناك سمعاً وبصراً وشمَا دنيوياً وآخر خارجاً عن العالم المحسوس كالذى يرى به الإنسان ويسمع في المنام فهذا يرده أيضاً خطاب الرسول ﷺ لقتلى القليب وهم كفار قريش الذين قُتلوا في غزوة بدر ففي صحيح مسلم برقم ٢٨٧٤ . أن رسول الله ﷺ ترك قتلى بدر ثلاثة ثم أتاهم فقام عليهم فناداهم فقال : «يا أبا جهل بن هشام، =

تموت بموت البدن ولا تبلى كما يبلى، ويطلق الروح على أخص من هذا كله وهو قوة المعرفة بالله والإنابة إليه ومحبته وانبعاث الهمة إلى طلبه وإرادته، ونسبة هذه الروح إلى الروح كنسبة البدن إلى البدن، فإذا فقدتها الروح كانت بمنزلة البدن الذي فقد روحه . . . <sup>(١)</sup>.

أما علماء النفس الغربيون فليس لهم علم بالنفس لأنهم لا يؤمنون بالجانب الروحي للإنسان ولذلك فإن جميع حماولاتهم للارتقاء بالسلوك الإنساني وسبر أغواره باعث بالفشل.

فبالنظر إلى هذه الأقوال والتبصر في آي القرآن الدالة عليها مع

= يا أمية بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعة أليس قد وجدتم ما وعد ربكم حقاً فإني قد وجدت ما وعدني ربى حقاً». فسمع عمر قول النبي ﷺ فقال : يا رسول الله كيف يسمعون وأنتي لم يحييون وقد جيفوا؟ . قال : «والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم ولكنهم لا يقدرون أن يحييوا». وأن الحي إذا مر بقبر الميت وسلم عليه رآه وسمعه. ورؤيا الصحابي الجليل ثابت بن قيس بن شهاس بعد استشهاده في اليمامة والقصة في المعجم الكبير برقم ١٣٢٠ كل ذلك يدل على أن الميت يسمع ويبصر الأمور الدنيوية إضافة إلى الأخروية أو الغيبية قال تعالى : ﴿فَكَفَّنَا عَنْكَ غَطَّاءَكَ فَبَصَرَكَ الْيَوْمَ حَيِيدٌ﴾ [ق: ٢٢] ..

(١) ابن القيم، حادي الأرواح ص ١٩٧-١٩٨.

الاستئناس بالثورة العظيمة في العلوم والتقنية التي ظهرت في هذا العصر تكشفت أمور لم يكن يتخيّلها الإنسان فقربت إلى الأذهان بعضًاً من الأمور الغيّبية أو على الأقل غيرت النّظرة السابقة عنها، فمع ظهور وسائل الاتصال عن بُعد كالم nøف و الأجهزة اللاسلكية والفاكس والشبكة العنكبوتية أصبح بمقدور الإنسان أن يتكلّم مشافهةً مع شخصٍ بينه وبينه بعد المشرقيين.

وما حدث مع ظهور الحاسوب الآلي من ثورة علمية كشفت عن طريقة تشغيله بواسطة مجموعة من الأوامر يتم برمجتها وتنظيمها. نقول لعل ذلك كله يسلط شيئاً من الضوء على كيفية عمل الروح خاصة وقد اتضح أن هذا الكون بأكمله يدار بأوامر من العلي القدير سبحانه.

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ أُتَّبِعَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَبَاعِينَ ﴾ [فصلت: ١١]. ﴿ بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [البقرة: ١١٧].

﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَوْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ ٤٠

[النحل: ٤٠]

﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى الْحَقِيلِ أَن تَخْذِنِي مِنَ الْجَيَالِ بُيوْتًا وَمِنَ الشَّجَرِ  
وَمِمَّا يَعْرُشُونَ﴾ ٦٨ ﴿ثُمَّ كُلِّ الْثَّمَرَاتِ فَأَسْلُكِي سُبُّلَ رَبِّكِ ذُلَّلًا  
يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْنَلٌ فَلَوْنَهُ، فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ  
لَأَيَّهَ لِقَوْمٍ يَنْفَكِرُونَ﴾ ٦٩ [النحل: ٦٨ - ٦٩]

وإن هذا الكون بأكمله يسير طائعاً لربه مذعنًا لأمره مجبراً

ومقهوراً على ذلك وربما كانت تلك هي عبادته. ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ  
يَسْجُدُ لَهُ، مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْجَيَالُ  
وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقٌّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَنْ يُهِنَّ  
اللَّهُ فَمَا لَهُ، مِنْ مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعُلُ مَا يَشَاءُ﴾ ١٨ [الحج: ١٨]

فلا غرو إذن أن تكون هذه الروح مشتملة على أوامر مقهورة

عليها وهي الإرادية وترك لها الخيار في الإرادية فتنية واختباراً.

والخلاصة أن روح الإنسان مزودة بمجموعة من الأوامر فهي

مسئولة عن تحريك الأجزاء الإرادية في الجسد كالتنفس والهضم والإخراج وغيرها كما أنها تحتوى على جزء خاص يقوم بتشغيل الأعضاء الإرادية وهو النفس أو الفؤاد<sup>(١)</sup>، ونحسب أنها ذلك الجزء من الروح المزود بالفطرة وهي التوحيد، ويختصر بالأوامر الإرادية التي هي مناط التكليف والاختبار فهي التي يعقل بها الأشياء ويدركها<sup>(٢)</sup>، وهي التي أشهدها الله يوم خلق آدم عليه السلام حيث لم يكونوا أجساداً بعد ولم تكن أرواحهم<sup>(٣)</sup> مكتملة بل كانوا في عالم الذر، وفي ذلك قال رسول الله ﷺ: ((إن الله أخذ الميثاق من ظهر آدم بـ (نعمان) يوم عرفة، وأخرج من صلبه كل ذرية ذرأها فنشرهم بين

(١) والدليل على أن الفؤاد هو الجزء المعنوي من القلب أن جميع استعمالاته في اللغة تتعلق بهذا الجانب كما في قوله تعالى: ﴿وَأَصَبَّ فُؤَادًا أُمِّ مُوسَىٰ فَتِيقًا﴾ يبين ذلك المشاعر والأحساس التي تسكن القلب كما بين قوله تعالى: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادُ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾ أن الفؤاد هنا لا يعني الجزء العضوي بل المعنوي الذي يحتوي الإيمان..

(٢) ولعل هذا يجيب على حيرة عالم الأعصاب جون إكسنر التي استنتاج بعد بحث وتجارب عدّة أنه لابد من وجود عقل أو نفس مدركة على حد قوله. وقد سبق أن ذكرنا بعضاً من أقواله ص ١٢٢.

(٣) انظر كتاب الروح لابن القيم ص ١٥٤-١٥٨.

يديه كالذر، ثم كلّمهم قبلاً قال : (أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلٌ) <sup>(١)</sup>، وهذا يدل على أن النفس جهاز مودع فيه قدر من المعلومات الرئيسة التي تُعرّف بخالقها وتعمل على تشغيل الأجهزة الإرادية في الجسم والله تعالى أعلم :

إذ قال سبحانه : ﴿ وَإِذَا أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشَهَّهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلٌ شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

وهذا الجزء وهو النفس هو أيضا الذي يصعد إلى السماء أثناء النوم مع بقائه متصلة بالجسم من خلال الروح المركبة للأعضاء التي لا تنفصل عن الجسم إلا بالموت. كما أن ذلك الجزء هو الذي يبقى بعد فناء الجسم ثم ينشئ الله له جسداً آخر يوم القيمة، ثم يكون في أجساد أهل الجنة وأهل النار لأنه الجزء المعنى بالتكليف والاختبار، ولعل هذا يبين الحكمة من عدم ذكر روح الإنسان في القرآن إلا بلفظ النفس لأنها المعلول عليها في الاختبار والابتلاء قال تعالى :

(١) صحيح الجامع، وقال الألباني صحيح.

﴿لِيَجْرِيَ اللَّهُ كُلَّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾

﴿[إِبْرَاهِيمٌ: ٥١]﴾

﴿يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تُجَدِّلُ عَنْ تَقْسِيمَهَا وَتُؤْفَى كُلُّ نَفْسٍ﴾

﴿مَا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ [النحل: ١١١].

ولعل لفظ النفس هنا يدل على معينين : فالنفس في أول الآية

تدل على الإنسان وفي الثانية والثالثة تدل على النفس المكلفة وهي

التي نعنيها فيكون معنى الآية أن كل شخص يأتي يوم القيمة يخاطب

ويدافع عن نفسه التي بين جنبيه ويطلب النجاة لها، كيف لا وهي

التي ستنعم أو تعذب حين يتضح في ذلك اليوم حكم الله فيها

فتجازى بما عملت جراء عادلا لا جور فيه ولا ظلم - وتعالى الله عن

ذلك سبحانه - بعد أن توضع في جسد غيره يناسب كونها من أهل

الجنة أو من أهل النار (عيادة بالله).

والنفس مسؤولة يوم القيمة أما بقية الأعضاء فشاهدة ﴿وَلَتُسْئَلُنَّ﴾

﴿عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ [النحل: ٩٣].

وقال : ﴿يَوْمَ تَشَهَّدُ عَلَيْهِمْ أَلْسُنُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا﴾

يَعْمَلُونَ ﴿٢٤﴾ [النور: ٢٤].

﴿الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشَهُّدُ أَرْجُلُهُمْ  
بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ ﴿٦٥﴾ [يس: ٦٥].

وقد تكون كذلك هي التي يكتب فيها الملك المعلومات البالغة  
الخطورة ذات العلاقة بمال الإنسان ورزقه وأجله وشقي أم سعيد  
بناءً على علم الله السابق فتيسّر لما خلقت له.

أما مكان هذه النفس فهو القلب فهي تسكنه وتشترك معه في  
اتخاذ القرارات.

ولعل هذا يوفق بين الإشكال الظاهر في الدلالة على القلب  
بأنه أهم الأعضاء تارة والدلالة على النفس بأنها أهمها وأخطرها.

فقد قال تعالى: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّنَهَا﴾ ﴿٧﴾ فَاهْمَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَنَهَا ﴿٨﴾

قَدَّا فَلَحَّ مَنْ زَكَّنَهَا ﴿٩﴾ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّنَهَا ﴿١٠﴾ [الشمس ٧-١٠].

وقال ﷺ: ((ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد  
كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب)) <sup>(١)</sup>. فنجد في

(١) سبق تخرّيجه ص ١١٦.

الآية الكريمة أن النفس هي المعول عليها في الصلاح ثم نجد في الحديث الشريف بأنه القلب. وقد وصف الاثنين بالطمأنينة قال

تعالى : ﴿ يَأَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴾ [الفجر: ٢٧].

وقال : ﴿ وَلَا كُنْ لَّيْطَمِينَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

وأشار إلى كليهما بالإحساس بالخفوف والوجل فقال سبحانه :

﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَى ﴾ [طه: ٦٧].

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنفال: ٢].

﴿ وَكُلَّا نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُثِّرْتُ بِهِ فَوَادَكَ ﴾

[هود: ١٢٠]. وهمما موضع اليقين والمداية، قال تعالى : ﴿ وَجَحَدُوا

﴿ بِهَا وَأَسْتَيْقَنْتُهَا أَنفُسُهُمْ ﴾ [النمل: ١٤].

وقال : ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ [التغابن: ١١].

وقال : ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَا يَئِنَا كُلُّ نَفْسٍ هُدِّنَهَا ﴾ [السجدة: ١٣].

فعلى هذا نخلص بأن النفس جزء من الروح يسكن القلب

مشتملة على برنامج تشغيلي يقوم بتحريك الأعضاء الإرادية وهو

المُسْؤُل يوْمَ الْقِيَامَةِ عَنْ قَرَارَاتِهِ فَجَمِيعُ هَذَا الْجَسَدِ وَمَا فِيهِ مِنْ أَعْضَاءٍ خَادِمٌ لَهُذِهِ النَّفْسِ الَّتِي لَا تُشْغِلُ إِلَّا حِيزًّا صَغِيرًّا دَاخِلَ الْقَلْبِ فَامْتَحِنَ الْعَبْدَ وَابْتَلُوهُ يَدُورُ عَلَيْهَا وَهَذَا مَصْدَاقُ الْحَدِيثِ (لَوْ صَلَحَتْ صَلْحَةُ الْجَسَدِ كُلُّهُ ...).

وَتَنْقَسِمُ النَّفْسُ إِلَى حَالَاتٍ مِنْ حِيثِ كَفَاءَةِ تَشْغِيلِهَا وَاتِّبَاعِهَا لِأَمْرِ بَارِئَهَا:

﴿ وَمَا أَبْرِئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾

﴿ إِنَّ رَبِّي عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٣].

﴿ يَتَأْبَلُنَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴾ [الفجر: ٢٧].

﴿ وَلَا أَقِيمُ بِالنَّفْسِ الْلَّوَامَةُ ﴾ [القيامة: ٢].

فهذا يدل على حالتها من حيث اتباعها لأوامر الله ونواهيه، فالنفس الأمارة كثيرة التفريط فهي لذلك رديئة التشغيل وتليها النفس اللوامة وهي التي تهم بالخير تارة والشر تارة وتلوم نفسها على الشر بعد اقترافه، أما النفس المطمئنة فهي المتبعة لأوامر الله ونواهيه بإحسان، وهذه النفس تدرج في الارتفاع في مراتب الطاعة والمحبة حتى تكون النفس الملامدة أو المسددة ولا يصلحها إلا الأنبياء وقليل من الصالحين وهي التي عناها الله تعالى في الحديث القدسي :

قال رسول الله ﷺ : ((إِنَّ اللَّهَ قَالَ : مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ وَمَا تَقْرَبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مَا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ وَمَا يَزَالْ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوْافِلِ حَتَّى أَحَبَّهُ فَإِذَا أَحَبْتُهُ كُنْتُ سَمِعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبَصِّرُ بِهِ وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا وَرَجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا وَإِنْ سَأَلْنِي لَا أُعْطِيَنَّهُ وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِي لَا أُعِذِّنَهُ وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعْلَهُ تَرَدُّدِي عَنْ قَبْضِ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ يَكْرَهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ))<sup>(١)</sup>؛ فَهَذِهِ النَّفْسُ تَكُونُ قَرَارَاتِهَا وَأَفْعَالَهَا مَسْدَدَةٌ مِّنَ اللَّهِ تَعَالَى.

وَمِنَ الْمَهْمَمِ أَنْ نَعْلَمَ أَنَّ الْقَوْنَةَ الْمَطْلُقَةَ بِالنَّفْسِ مَهْمَمًا صَلَحَتْ مَرْفُوْضَةً فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ وَهَذَا الْخَطَأُ وَقَعَ فِي دُعَاءِ الْبَرْجَةِ الْعَصَبِيَّةِ الْلِّغُوِيَّةِ فَهُمْ يُعْطِيُونَ الْقَوْنَةَ الْمَطْلُقَةَ لِقَدْرَاتِ مَا يَزْعُمُونَ أَنَّهُ الْعَقْلُ الْبَاطِنُ وَأَنَّهُ قَادِرٌ عَلَى تَحْقِيقِ رَغْبَاتِ النَّفْسِ وَأَهْدَافِهَا.

وَأَمَّا بِالرَّجُوعِ إِلَى الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ نَجَدْ قَوْلَهُ ﷺ فِي الدُّعَاءِ الْمَأْثُورِ : ((يَا حُيُّ يَا قَيُومَ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغْيِثُ أَصْلَحَ لِي شَأْنِي كُلَّهُ وَلَا تَكِلِّنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنٍ))، فِيهِ اعْتِرَافٌ بِالْعَسْفِ وَعَدْمِ الرَّكْونِ

(١) صحيح البخاري، باب من جاهد نفسه في طاعة الله، ج/٥ ص/٢٣٨٤.

إلى قدرات النفس فمما بلغت من التزكية والطهر أو القوة والقدرة فهي بحاجة إلى السند والعون من بارئها على الدوام وكذلك الأمر بالنسبة إلى القلب وما يسكنه فإنه لولا رحمة الله سبحانه بالعبد لأهلكته الأدواء وتمكن من الآفات القلبية والسلوكيه قال ﷺ : ((القلبُ ابنُ آدمَ أَشَدُّ انقلاباً مِنَ الْقَدْرِ إِذَا اسْتَجَمَعَتْ عَلَيْنَا))<sup>(١)</sup>، ولذلك فإن رسول الله ﷺ كان يُكثر من الدعاء المأثور : ((يا مقلبَ القلوب ثبّتْ قلبي على دينك)) وكان كثيراً ما يُردد قوله تعالى : ﴿رَبَّنَا لَا تُرْغِبْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ﴾ [آل عمران: ٨].

وفي قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ دلالة واضحة على رحمة الله بالعبد المؤمن، أن فرض عليه قراءة الفاتحة أكثر من سبع عشرة مرّة في اليوم يطلب في كل مرّة العون من الله والاستعانة به وهي دليل على ضعفه وحاجته.

(١) صحيح الجامع وقال الألباني صحيح.

د- العقل الوعي<sup>(١)</sup>:

ويعمل بمثابة المدير فهو المنفذ الذي يسخر جميع الأعضاء الإرادية واللامإرادية في تنفيذ القرارات فالأوامر اللامإرادية ترد عليه مباشرة من الروح، أما الأوامر الإرادية فتأتيه من وحدة التشغيل والمعالجة (القلب والنفس) وقد يتطلب الأمر الرجوع إلى الذاكرة الإرادية أو اللامإرادية لاسترجاع بعض المعلومات المشابهة، قال تعالى :

﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَنُ مَا سَعَى ﴾ [النازعات: ٣٥].

﴿ وَجِئْنَاهُ يَوْمَئِذٍ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ يَنْذَكَرُ الْإِنْسَنُ وَأَنَّ لَهُ الْذِكْرَ ﴾ [الفجر: ٢٣].

﴿ قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ ﴾ [٥١] ﴿ يَقُولُ أَئْنَكَ لِمَنَ الْمُصَدِّقَينَ أَءَذَا مِنْنَا وَكَنَّا تُرَابًا وَعَظِلَمًا أَءَ الْمَدِينُونَ ﴾ [الصفات: ١-٥٣].

(١) هذا لا يتعارض مع ما ذكرنا سابقاً أن العقل في القلب، فالعقل الأم في الدماغ أما القلب أو الفؤاد فتشتمل على جزء من العقل يختص بالتكليف والتخدير والله أعلم انظر الشرح الخاص بالجهاز المساعد لاتخاذ القرار ، بند القلب أو الفؤاد.

فهذا كله يبين أن هذه الذاكرة تتعلق بالنفس وتكون معها في جميع مراحل الحياة بما في ذلك يوم الحشر والجنة والنار وتكون من المعلومات المدخلة عن طريق السمع والبصر والحواس التي وردت على القلب فتقبلها وأُشربها عندئذ تحفظ في مكان ما ليستدعىها عند اتخاذ القرارات وقد يكون هذا المكان هو القلب نفسه لتعلقها به والله أعلم.

#### هـ - العقل اللاواعي<sup>(١)</sup>: ويشتمل على ذاكرة لا إرادية تمتاز بمساحتها

(١) وهذا العقل ليس له علاقه بما يسميه دعوة البرمجة بالعقل الباطن فذلك لا علاقه له في بحثنا . وقد يسأل سائل كيف تحكم بوجود العقل اللاواعي ولم يدل عليه الكتاب ولا السنة ؟ أقول إننا نستقرئ وجوده من السنة فهي المستدرك على الصحيحين برقم ٢٨٠٢ وقال الحاكم حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه قال ﷺ : ((لا طلاق ولا عتاق في إغلاق) وفسر الإغلاق بأنه مفارق عقله بالغضب أو غيره فالطلاق قرار ولما كان هذا القرار بالغ الأهمية وتنبني عليه حياة وروابط إنسانية وكذلك العتاق كان من الحكمة عدم بنائه على قرار صادر بطريقة لا إرادية عند انغلاق العقل الواعي؛ فشدة الغضب والسكر مثلاً تغلق العقل الواعي ولكن يظل الإنسان قادرًا على اتخاذ القرار، فمن أين يصدر القرار يا ترى ؟ لابد من وجود جزء في العقل يعمل نيابة عنه في حالة الانغلاق وهذا من حكمة الله فلا يُشل الإنسان عن التفكير أو الحركة وهنا تكمن أهمية انتقاء المعلومة وعدم ترك العقل فريسة لكل ما هبّ ودبّ لأن ذلك أيضًا مدخل عظيم =

### الاستيعابية الواسعة ومن أبرز صفاتها :

- ١) أنها تسجل جميع المعلومات الواردة عبر الحواس الخمس في كل زمان ومكان منذ سن مبكرة حتى سن الشيخوخة المتأخرة عند الشخص السليم.
- ٢) أنها لا تتوقف عن التسجيل لحظة حتى في حال النوم فهي تسجل الأحلام والرؤى والكوابيس المختلفة.
- ٣) تميز بطاقة الاستيعابية الهائلة فهي تقوم بتسجيل ملايين المعلومات في وقت قصير بينما الذاكرة الإرادية لا تحفظ إلا ما بين ٧-٩ معلومات في الدقيقة. لذلك قد تقابل شخصاً ما في مكان ما فتجد أنك تعرفه وتألف شكله ومظهره لأن الذاكرة العشوائية قد قامت بحفظه وتخزينه في الذاكرة الإرادية لا إرادياً بغير تصنيف فقد تقول إنك ربما تعرفه أو رأيته يوماً ما لكنك لا

---

= التأثير للشيطان فالقوة الغضبية أو السكر مع المعلومة الفاسدة مفتاح سلس يستعمله الشيطان للولوج من خلاله إلى جهاز اتخاذ القرار والعبث به.

تعرف اسمه على وجه التحديد.

ولكل حاسة حافظة خاصة تستوعب جميع المعلومات الواردة عن طريقها في (ملف) خاص، فحافظة الأذن تحفظ جميع الأصوات المختلفة كأصوات الأشخاص كل فرد بعينه وأصوات الحيوانات والطيور وحرير الماء وتكتُس الزجاج والانفجار وغير ذلك، وللبصر كذلك حافظة خاصة تحفظ الصور المختلفة من صور الناس والحيوان والأشياء من حولها وهكذا سائر الحواس. فقد يسمع الإنسان أو يرى شيئاً لمرة واحدة ولا يُغيره اهتماماً خاصاً ولكنه يُسجل في ذاكرته حتى إذا ما رأه مره أخرى فإنه يتعرف عليه. وتردد على هذه الذاكرة ملايين المعلومات منذ لحظة الولادة حيث يتعرف الطفل على صوت والدته ويألفها قبل أن يراها تماماً الرؤية ذلك لأن صوتها يرتبط بموعد رضاعته وتغيير ملابسه وحمله فيطمئن له وهش إليه. وتستمر الذاكرة في تسجيل المعلومات (أي معلومات ترد عبر الحواس) حتى يبلغ الفرد من الكبر عيّاً بل حتى لحظة الموت ما دام صحيح الحواس.

ويستدعي القلب المعلومات من هذه الذاكرة و يستخدمها

لأخذ القرار عند الضرورة في الحالات التالية :

- ١- عند خواص الذاكرة الإرادية من المعلومة في ذلك الشأن.
- ٢- عند القرار المفاجئ أو اللحظي أو في حالة الغضب الشديد أو السكر أو ما أشبه ذلك حيث ينغلق العقل الوعي فيبدأ العقل اللاوعي في التصرف فيتخذ قراراً سريعاً غير مدروس مبنياً على معلومات محفوظة في الذاكرة الإرادية عن شيء قد رأه من قبل أو رأى الناس يفعلونه فيكون القرار ارتجالياً منشؤه التقليد والمحاكاة. ولكي نقرب للأذهان عمل هذا العقل فإنه يعمل عمل الطيار الآلي في الطائرة الذي يعمل في حالة الطوارئ فقط، فعند حدوث خلل ما في الطائرة وعجز الطيار عن قيادتها كإصابته بإغماء مثلاً فإن الطيار الآلي يبدأ في العمل بطريقة (أوتوماتيكية) بناءً على برمجة سابقة لهذا الجهاز.

كذلك الذاكرة الإرادية تتبع بمعلومات شتى من مصادر مختلفة فإن لم تكن مصنفة (Labeled) من حيث القبول والرد ومن حيث الحال

والحرام، والحسن والشين ، والممکن عمله وتطبیقه وغير الممکن، فإنما تدخل إلى الذاكرة دخول المعلومة المسلّم بصحتها، فإذا فاجأه قرار ما قد تنغلق الذاكرة الإرادية ويدأ جهاز اتخاذ القرار بالبحث في أوراق الذاكرة اللاإرادية ويتقى موقفاً مشابهاً أو حادثة مطابقة سواء من فيلم شاهده أو جريمة أو قصة قرأها أو سمعها فيحاكي ما فيها فيتخذ قراراً متهوراً لا يبني على أساس مدروس. ولذلك من الخطورة بمكان أن نترك هذه الذاكرة تتلئ بالمعلومات التافهة والمغلوطة.

وقد حدث في المجتمع أمثلة كثيرة تؤكّد هذا الأمر منها على

سبيل المثال :

ما حدث لزوجين لها عدد من الأبناء وكانت حياتهم تسير على ما يرام وكان الزوج يحب زوجته حباً شديداً وهو شديد الغيرة عليها، إلا أنهم اختلفوا يوماً فغضب منها فذهبت إلى أختها وطلبت منه الطلاق، ومكثت أياماً عدّة تخرج مع أختها وزوجها إلى النزهة أو إلى السوق مما جعل نار الغيرة تتأجج في قلب الزوج فذهب مغاضباً إليهم مرات عدّة ولم يجدهم حتى احتم غضبه وثارت

ثائرته، وفي يوم انتظر متخفياً قريباً من المنزل فلما رأهمقادمين  
باغتهم ودخل معهم ثم أشهر سلاحه فقتلهم جميعاً.

وكثيراً ما نسمع عن شاب مرّ بأزمة نفسية عصبية فما كان منه  
إلا أن شنق نفسه أو تناول سماً أو تخلص من حياته بأسلوب آخر.

هذه القصص لم نكن نسمع عنها في الواقع في مجتمعاتنا المسلمة

بل كانت من خيالات المخرجين والممثلين في الأفلام السينمائية التي  
تبثُّها وسائل الإعلام المختلفة والتي يعكف الناس بكل أسف على  
متابعتها وتسخير جميع أعضائهم وجوارحهم للإنصات إليها  
والتفاعل مع أحداثها وملابساتها، حتى رسخت في أذهان البعض.

ومع غياب المعلومة الصحيحة ووجود قوة الغضب وانغلاق العقل  
الواعي يستدعي القلب الذاكرة اللاحِادية ويستسلم لما تملّيه عليه من  
سقوط المتعة.

كذلك ما حدث لعائلة مصرية حيث قَتَّلَ غلام يبلغ الأحد  
عشر عاماً ابنة جاره التي لم تتجاوز الرابعة من العمر لأنها أفسدت  
عليه هوى وكسرت لعبته فاقتادها إلى مزرعة قرية ثم فعل فعلته

الشنيعة حيث طعنها في جسدها الصغير عدداً من الطعنات حتى فارقت الحياة، و هنا نتساءل أَنَّى لهذا الفتى مثل هذا التفكير الإجرامي إلا أن يكون قد رأه في إحدى وسائل الإعلام التي تبث في أذهان الصغار والكبار من النفيات السمعية والبصرية ما لا حصر له ولا عد. حتى إذا طفحت الذاكرة بالفاسد من القول والمموج من الفعل لم يكن أمامهم إلا المحاكاة والتقليد. وتستخدم هذه الذاكرة عند غياب المعلومة الصحيحة فكم من طفل شاهد بعض الأفلام الكرتونية المتحركة التي تُدعى الرجل القوي (سوبر مان) فكان يراه يطير في الهواء فحاكي فعله فسقط من شرفة المنزل ميتاً. وذلك لخواص الذاكرة الإرادية من المعلومة الصحيحة، لذلك فإن من أخطر الأمور ترك الأبناء فريسة لتلك المصادر المفسدة تماماً أدمغتهم بالغث الذي ينعكس سلباً على قراراتهم فيما بعد.

فكليما امتلأت الذاكرة بالأهداف والمفهود من العلم الصحيح كانت قرارات الإنسان أقرب إلى الصواب والحكمة حتى في حالة الغضب الشديد والانغلاق واللاوعي، فإن المعلومات الراقية التي

اجتمعت في ذاكرته الإلإرادية تُسعفه في كثير من الأحيان فلا يصدر عنه تلك الأفعال المشينة التي تنطوي عليها بعض النفوس التي تتستر بالدين أو الخلق ثم يفضحها الله في مثل تلك الظروف. ومن ذلك قصة رجل كان يعمل مؤذناً وإماماً لأحد المساجد بمحافظة عسير بالملكة العربية السعودية حصل له حادث وحمل إلى المستشفى في حالة إغماء وكان كلما دخل وقت الصلاة إذ به يتمتم بالأذان من غير شعور.

وأصيَّب شاب في حادث سير وكان حافظاً للقرآن فدخل في غيوبة تامة لعدة أيام قبل وفاته وكان أبوه يجلس بقربه يقرأ عليه القرآن فتدمع عيناه وتسيل دموعه على خديه كلما سمع الآيات وهو فقد للوعي.

وقد حرص الرسول ﷺ أشد الحرص على العقل وعدم التشويش عليه بما قد يُلُبِّس عليه من معلومات خاطئة فقد غضب على عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما نسخ كتاباً من أهل الكتاب للاستفادة منه.

عن خالد بن عرفة<sup>(١)</sup> قال : كنت جالساً عند عمر إذ أتاه

رجل من عبد القيس فقال له عمر : أنت فلان العبدى قال :

نعم، فضربه بقناة معه فقال الرجل : مالي يا أمير المؤمنين ؟ قال :

جلس. فجلس فقرأ عليه بسم الله الرحمن الرحيم تلك آيات الكتاب

المبين إلى قوله : من الغافلين فقرأها عليه ثلاثةً وضربه ثلاثةً فقال له

الرجل : مالي يا أمير المؤمنين ؟ فقال : أنت الذي نسخت كتاب دانيال ؟

قال : مني بأمرك أتبعه قال : انطلق فامض بالحميم والصوف

ثم لا تقرأه ولا تُقرئه أحداً من الناس فلئن بلغني عنك أنك قرأته أو

أقرأته أحداً من الناس لأنكَ عقوبة ثم قال : اجلس، فجلس بين

يديه، فقال : انطلقت أنا فانتسخت كتاباً من أهل الكتاب ثم جئت

به في أديم فقال لي رسول الله ﷺ : ما هذا في يدك يا عمر ؟ فقلت : يا

رسول الله كتاب نسخته لنزداد به علمًا إلى علمنا. فغضب رسول الله

حتى احمررت وجهه ثم نودي بالصلوة جامعة، فقالت الأنصار :

أغضب نبيكم، السلاح.

(١) خالد بن عرفة العذري وعذرة من قضاة وكان خليفة سعد بن أبي وقاص على

الكوفة ثم استعمله زياد على الكوفة.

فجاءوا حتى أحدقوا بمنبر رسول الله ﷺ فقال : يا أيها الناس  
 إني قد أؤتيت جوامع الكلم وخواتيمه واختصر لي اختصاراً ولقد  
 أتيتكم بها بيساء نقية فلا تتهوّكوا ولا يغرنكم المتهوّكون . قال عمر -  
رضي الله عنه - فقمت فقلت : رضيّت بالله ربّا وبالإسلام ديناً وبك رسولًا ثم  
 نزل رسول الله ﷺ <sup>(١)</sup> .

عن جابر بن عبد الله <sup>(٢)</sup> عن النبي ﷺ أن عمر أتاه فقال إنا  
 نسمع أحاديث من اليهود تُعجبنا أفترى أن نكتب بعضها؟ فقال :  
 أمتھوّكون أنتم كما تھوّكت اليهود والنصارى لقد جئتم بها بيساء  
 نقية ولو كان موسى حياً ما وسّعه إلا اتبعني <sup>(٣)</sup> .  
 فالعقل مكتبة هائلة بها مصنفات عدة و علوم مختلفة .

(١) الدر المثور ج ٤ ص ٤٩٧ .

(٢) هو أبو القاسم جابر بن عبد الله بن المبارك الموصلي الجلاب حدث بغداد عن أبي يعلى  
 الحسين ابن محمد المطلي روى عنه إبراهيم بن مخلد الباقي .

(٣) شعب الإثبات، ذكر حديث جميع القرآن، ج ١، ص ٢٠٠ .



(١)

والفؤاد هو المسؤول عن البحث فيها والنظر في البدائل وانتقاء الحلول والإقرار بالقبول أو الرفض. ومهمة العقل لا إرادية فإذا وصلت الإشارة إلى العقل سعى للتنفيذ، قد يقول قائل فيما بال من يسمع الأذان مثلاً **ويمُّ** بالصلاه ثم يتکاسل فهل هذا تقاус من العقل عن تنفيذ القرار؟

نجيب والله أعلم بأن الأمر هنا لم يصل إلى العقل بعد فهو في مكان معالجة المعلومة بل إنه لا يزال في مرحلة تحليل البدائل يقوم للصلاه أم لا يقوم؟. فإذا حسم الأمر وأرسلت الإشارة إلى العقلنفذ بلا جدال.

---

(١) الصورة مأخوذة من مجلة تحت العشرين الكويتية عدد غير معروف.

### أسباب اتخاذ القرار العشوائي أو المتهور :

- ١- عدم وجود منهجية أو أساس سليمة متبعة تساعد الفرد على اتخاذ القرار السليم.
- ٢- تغليب هوى النفس على كثير من القرارات.
- ٣- تدخل الشيطان باللوسوسة وقوة تأثيره بالهلاك على الباطل بالتأييد والمناصرة عند ضعف الإيمان والجهل بالدين وفساد المعلومة.
- ٤- إغفال عامل البحث والاستهانة بجهاز اتخاذ القرار والاكتفاء بالتقليد والمحاكاة.

إن أولي الألباب ومن لديهم الإحساس بنعمة العقل لا يرضون إلا بالبحث والتفصي واستئثار عقولهم لتحرى الصواب ومنهم الصحابي الجليل الطفيلي بن عمرو رضي الله عنه<sup>(١)</sup>.

قال : كنت رجلاً شاعراً سيداً في قومي فقدمت مكة فمشيت

---

(١) الطفيلي بن عمرو الدوسي نسبة إلى دوس بن عدنان بن عبد الله بن زهران بن كعب بن الحارث بن نصر بن الأزد بطن كبير من الأزد ينسب إليهم خلق كثير منهم أبو هريرة رضي الله عنه.

إلى رجالات قريش فقالوا : إنك أمرؤ شاعر سيد وإننا قد خشينا أن يلقاءك هذا الرجل فيصييك ببعض حديثه فإني حديثه كالسحر فاحذره أن يدخل عليك وعلى قومك ما أدخل علينا فإنه فرق بين المرء وأخيه وبين المرء وابنه فوالله ما زالوا يحدثونني شأنه وينهونني أن أسمع منه حتى قلت والله لا أدخل المسجد إلا وأنا سادُّ أذني قال : فعمدت إلى أذني فخشوتها كرسفاً ثم غدوت إلى المسجد فإذا برسول الله قائمًا في المسجد فقمت قريباً منه وأبى الله إلا أن يُسمعني بعض قوله فقلت في نفسي والله إن هذا للعجز وإن امرؤ ثبت ما تخفي على الأمور حسنها وقيعها والله لتسمعنَّ منه فإن كان أمره رشداً أخذت منه وإنما اجتنبته فنزعـتـ الكرسـفةـ فـلـمـ أـسـمـعـ قـطـ كـلـامـاـ أـحـسـنـ منـ كـلـامـ يـتـكـلـمـ بـهـ فـقـلـتـ يـاـ سـبـحـانـ اللهـ مـاـ سـمـعـتـ كـالـيـوـمـ لـفـظـاـ أـحـسـنـ وـلـاـ أـجـمـلـ مـنـهـ فـلـمـ اـنـصـرـفـ تـبـعـتـهـ فـدـخـلـتـ مـعـهـ بـيـتـهـ فـقـلـتـ: يـاـ مـحـمـدـ إـنـ قـوـمـكـ جـاءـوـنـيـ فـقـالـوـاـ لـيـ كـذـاـ وـكـذـاـ فـأـخـبـرـتـهـ بـيـاـ قـالـوـاـ وـقـدـ أـبـيـ اللهـ إـلـاـ أـنـ أـسـمـعـنـيـ مـنـكـ مـاـ تـقـولـ وـقـدـ وـقـعـ فـيـ نـفـسـيـ أـنـهـ حـقـ فـاعـرـضـ عـلـيـ دـيـنـكـ فـعـرـضـ عـلـيـ الإـسـلـامـ فـأـسـلـمـتـ<sup>(١)</sup>.

(١) سير أعلام النبلاء ج / ١ ص ٣٤٥.

## مقارنة بين الإنسان وجهاز الحاسوب

جهاز الحاسوب هو عبارة عن آلة صممت بطريقة ذكية تجعلها تستقبل الأوامر التي تدخل إليها بطريقة معينة ثم تقوم بتنفيذها. وهذه الأوامر تسمى برامج نظم التشغيل وهي البرامج التي تساعد الحاسوب على إدارة نفسه وهو آلة وثيقة الصلة بالإنسان صنعت لتحاكي وظيفة العقل البشري مع فارق التشبه فخلق المولى سبحانه وتعالى لا يضاهيه شيء من صنع البشر، فالإنسان آلة ربانية بالغة الدقة والتعقيد ونحن هنا باستخدام علم تحليل النظم نحاول تبسيط هذا النظام المعقد لمحاولة فهمه وتحسين أدائه.

فالإنسان خلق لينفذ الأوامر التي تصل إليه من لدن حالقه العظيم، وكما في الحاسوب فالإنسان مجموعة من النظم المتداخلة والتي تساعده على إدارة نفسه، وما لاشك فيه أن أكياس الناس وأكثرهم كفاءة من كان أحسنهم استجابة للأوامر وتنفيذها.

ويتألف جهاز الحاسوب من عدد من الأنظمة المرتبطة مع بعضها البعض لتكون جهازاً متكاملاً وآلة واحدة كما في الإنسان.

إن دراسة العلاقة بين الإنسان والحاسوب تكشف عن آلية

الحديثة في الدعوة إلى الله بأسلوب العصر الحديث وينتتج عن هذه الدراسة إمكانية برمجة هذا الحاسوب الرباني على النهج الذي وضعه له خالقه بطريقة منتظمة ومتزنة.

(لابد من بناء عقلية البرمجة والتخطيط ودراسة الأسباب، وحصول النتائج واكتشاف مواطن الخطأ والعجز، وإعادة المحاولة أكثر من مرة، وقد نخطئ كثيراً ولا نظفر بالمطلوب في أكثر من جولة.. لكن على الأقل نطمئن إلى أننا وقفنا على الجادة وبدأنا طريق العودة إلى الإسلام) <sup>(١)</sup>.

وبالنظر إلى جهاز الحاسوب قديماً وحديثاً نلاحظ ما طرأ عليه من تحديات؛ فتشغيل الحاسوب قديماً كان يعتمد على ما يسمى بالدوز (Dos) ومع ظهور جيل البرامج الجديدة التي لا تفهم لغة الدوز ولا تعمل عليه جرى تحديث لبرامج الدوز وتطويرها ليتوصل الخبراء بعد ذلك إلى نظام الوندوуз (windows) الذي سهل التعامل مع الحاسوب واستخدامه لدرجة عالية من الدقة والفعالية. كذلك العقل البشري فمع التطور الهائل في المدنية الحديثة والتغير الشامل

---

(١) حول تشكيل العقل المسلم، ص ٢٠.

في معظم جوانب الحياة لم يقابل ذلك بتطور مماثل يواكبـهـ في الـقدراتـ العـقـلـيـةـ وـالـمـفـاهـيـمـ التـرـبـوـيـةـ لـلـمـسـتـخـدـمـ هـذـهـ المـدـنـيـةـ المـنـظـمـةـ لـذـلـكـ فـإـنـاـ نـجـدـ بـعـضـ فـئـاتـ مـنـ الـبـشـرـ لـاـ تـسـتـطـعـ التـأـقـلـمـ عـلـىـ الـوـضـعـ الـجـدـيـدـ فـعـقـوـلـهـمـ لـاـ زـالـتـ تـعـمـلـ عـلـىـ مـاـ بـرـجـتـ عـلـيـهـ قـدـيـمـاـ مـنـ مـفـاهـيـمـ خـاطـئـةـ وـأـسـسـ مـبـنـيـةـ عـلـىـ الـجـهـلـ فـنـجـدـ بـعـضـ الـأـقـوـامـ الـبـدـائـيـنـ غـيرـ الـمـتـحـضـرـيـنـ إـذـ دـخـلـوـاـ أـمـاـكـنـ مـتـطـوـرـةـ وـرـاقـيـةـ كـالـفـنـادـقـ الـفـاخـرـةـ أـوـ الـمـسـتـشـفـيـاتـ أـوـ أـيـ مـنـ مـرـافـقـ الـدـوـلـةـ يـتـصـرـفـونـ بـطـرـقـ لـاـ مـسـئـوـلـةـ وـغـيرـ حـضـارـيـةـ كـالـكـتـابـةـ عـلـىـ الـجـدـرـانـ أـوـ تـخـرـيـبـ الـأـثـاثـ وـتـقـطـيـعـهـ أـوـ حـرـقـهـ بـأـعـقـابـ السـجـائـرـ،ـ بـلـ وـتـحـدـ كـثـيـرـاـ مـنـ غـيرـ الـمـهـذـبـيـنـ مـاـ إـنـ تـعـرـفـواـ عـلـىـ كـيـفـيـةـ اـسـتـخـدـمـ الشـبـكـةـ الـعـنـكـبـوـتـيـةـ (ـالـإـنـتـرـنـتـ)ـ وـالـجـوـالـ إـلـاـ وـتـرـاـشـقـوـاـ بـهـاـ يـنـدـىـ لـهـ الـجـبـيـنـ مـنـ الـفـاحـشـ مـنـ الـقـوـلـ وـالـمـخـلـ مـنـ الـصـوـرـ.

كـذـلـكـ وـسـائـلـ الـتـقـنـيـةـ الـحـدـيـثـةـ الـتـيـ نـتـجـ عـنـهـ اـخـتـرـاعـ الـقـنـابـلـ الـنـوـوـيـةـ وـالـذـرـيـةـ فـإـنـهـ لـاـ يـوـاـكـبـ هـذـاـ التـطـوـرـ الـعـقـلـيـ تـطـوـرـ تـرـبـوـيـ مـمـاثـلـ وـمـسـاـوـ لـهـ فـقـدـ نـتـجـ عـنـ ذـلـكـ الـفـسـادـ وـالـدـمـارـ الـذـيـ نـرـاـهـ فـيـ أـنـحـاءـ الـعـالـمـ.

وـمـنـ الـمـفـارـقـاتـ أـنـ نـجـدـ رـئـيـسـ وزـرـاءـ كـمـبـوـدـيـاـ هـوـنـ سـيـنـ يـصـدـرـ قـرـارـاـ بـحـظـرـ اـسـتـخـدـمـ الـجـيـلـ الـثـالـثـ مـنـ الـهـوـاـنـفـ الـمـحـمـولـةـ بـعـدـ شـكـوـيـ مـنـ

زوجته وأصدقائها لتلقيهم صوراً إباحية عليها. وقال سين لجمعية رهبان بوذين في فنومينه : "لقد كتبت إلى وزير الاتصالات لإرجاء استخدام أنواع محددة من الهواتف المحمولة .. يمكننا الانتظار عشر سنوات أخرى إلى أن نتمكن من تعزيز الفضيلة في المجتمع "<sup>(١)</sup>.

إن ديننا الحنيف يزخر بمبادئ التطور التربوي للإنسان فلو تبنيَّاه كمنهج حياة فإننا بذلك نسخَّر هذه المدينة من أجل مصلحة الإنسان والاستفادة من كل ما فيها من خير ونبذ ما فيها من شر وفساد.

(إن ترتيب الشخصية المسلمة وصياغتها وفق معطيات الكتاب والسنة لتجيء شخصية متفردة متميزة قادرة على العطاء، ووضع الضوابط الصارمة للتصور والسلوك كان من القضايا المحورية التي تركز عليها الكثير من الآداب والأحكام والتدريب عليها من خلال العبادات والطاعات، وكانت عهدة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر التي أُنِيَطَت بكل مسلم في المجتمع الإسلامي ليكون حارساً أميناً عليها ضرورة لازمة لحمايتها وضمان استمرارها) <sup>(٢)</sup>.

(١) جريدة المدينة عدد ١٥٧٤٠ . الموافق جماد الأول ١٤٢٧ هـ.

(٢) حول تشكيل العقل المسلم ص ٢٥.

و قبل أن نبدأ لابد أن نعرّف مفهوم النظام لأهميته و علاقته الوطيدة بموضوع هذا الباب.

فالنظام : بمفهومه العلمي (system) هو مجموعة من المكونات المرتبطة بعضها ببعض - قد تكون مجموعة من البرامج أو الأجهزة أو الأعضاء أو الأحكام والقواعد أو الإجراءات أو الأوامر أو أدوات معينة أو مجموعة من الأفراد... إلخ - والتي تعمل في خدمة غرض مشترك، أو لتحقيق هدف معين وعادة ما تتطلب نوع من الإدارة المنظمة.

وسوف نذكر نوعين من النظم :

١ - نظام الأعمال (business system).

٢ - نظام المعلومات (information system).

يهم نظام الأعمال بإنجاز أعمال محددة فيعتبر المصنع على سبيل المثال نظاماً للأعمال. ويهدف هذا النظام إلى تصنيع منتجات. ويمكن أن ينقسم نظام الأعمال إلى مكونات أصغر، أو نظم فرعية أخرى، كنظام فرعي لصيانة المصنع وآخر لتجميع المنتجات وغيره لطلبات العملاء ورواتب الموظفين وهكذا تكون كل هذه النظم الفرعية جزءاً من نظام الأعمال الشامل وإذا ما أديرت هذه النظم بصورة منظمة

وسلسة فإنها بذلك تحقق الأهداف المحددة للتنظيم بأكمله.

أما نظام المعلومات فمهمته إدارة البيانات التي يحتاجها نظام الأعمال. فنظام المعلومات وجد لخدمة نظام الأعمال وهو أحد أجزائه فهو يحتوي على السجلات أو الحقائق والأرقام المختلفة لتشغيل نظام الأعمال<sup>(١)</sup>.

وما لا شك فيه أن المعلومات تعتبر مورداً ثميناً لأي نظام أعمال. فمن الصعب على أي إدارة أو هيئة أو إنسان أن يتخذ قراراً صائباً دون توفر المعلومة الدقيقة والموثوقة. ولو نظرنا إلى هذا الكون نجده في الحقيقة نظام أعمال هائل يحتوي عدداً من الأنظمة الفرعية، فهذه الأفلاك التي تدور في الفضاء، وهذه الشمس التي تدور حول نفسها، وهذا القمر الذي يدور حول الأرض، كل يؤدي دوره، كل يمثل لما أمر به في نظام وترتبط وتجانس لينشأ عن ذلك الدوران الفصول الأربع، وتعاقب الليل والنهار.

وهذه الأرض وما فيها من كائنات ومن جمادات كلها تؤدي دورها وتخضع للواحد القهار كل يؤدي دوره بسلامة وانسجام إلا الإنسان هذا

(١) انظر تحليل وتصميم النظم ص ٣٠-٣١.

الكائن المتمرد ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقٌّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَنْ يُهِنَّ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُّكْرِرٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعُلُ مَا يَشَاءُ﴾ [الحج: ١٨]. فيا ترى لماذا التمرد.. لماذا الشذوذ والخروج عن هذا الانسجام وهذا التجانس؟ تتلخص الإجابة في أن جميع الكائنات تعمل مع هذا الكون الهائل كتروس في آلة لا مناص لها من العمل فهي مسيرة مقهورة، أما الإنسان هذا الكائن العجيب فإن الخالق أراد له أن يعمل باختياره.

﴿إِن تَكُفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفُرُ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلَا تَرُرُ وَازِرَةٌ وَزُرَّ أُخْرَى شَمَّ إِلَى رَيْكَمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَيِّكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الْأَصْدُورِ﴾ [الزمر: ٧].

﴿وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَيْكَمْ فَمَنْ شَاءَ فَلَيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلَيَكُفُرْ﴾ [الكهف: ٢٩].

فأنزل له نظاماً متكاملاً ليقوم هو بتشغيله ليعمل في سلاسة

وترابط مع نفسه ومع ما يحيط به. فإن عصى ولم يتبع النظام الذي أمر أن يسير وفق ما جاء فيه من أمر ونهي فإنه بذلك سيؤثر بمحاجاته الفاسدة على نفسه وصحته، وعلى من حوله، بل وعلى الكون بأكمله.

﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ إِمَّا كَسَبَتْ أَيْدِيُّ النَّاسِ﴾

[الروم: ٤١].

فالإنسان نظام أفعال أيضاً يحتوي على عدة نظم فرعية أخرى تعمل مع بعضها البعض لتحقيق هدف معين.

(إن الإنسان بمجرد انتهاءه إلى هذا الدين، يضع نفسه وقدراته في سياق واحد، وتوجه واحد، ومجري واحد مع خلائق الله كافة، وسننه المذخورة في الطبيعة، ونوميسه العاملة في الكون... إنه سيتجاوز مواضع الارتطام التي تفتّت الطاقة وتضعف فاعليتها إلى الانسجام والتناغم مع السنن والنوميس، سوف يضيف إليها وياخذ منها.. ومن هذا الشد المتبادل من هذا الوفاق.. من هذا الأخذ والعطاء على الدرب الواحد.. يتحول الإنسان المؤمن إلى طاقة فذة في ميدان العمل والإنجاز.. قدرة مذهلة في مجال العطاء والإبداع.. شعلة متوجهة يمتد شعاعها إلى أعماق الذات فيضيئها

ويدفعها إلى آفاق العالم فتتدين معالم الطريق...)<sup>(١)</sup>.

فكما أن الإنسان هو نظام الأفعال فإن هذا الدين القويم هو نظام التشغيل الأمثل له.

وما لا شك فيه أن المعلومات تعتبر مورداً ثميناً لأي نظام أفعال.

إذ من الصعب على أي إدارة أو هيئة أو إنسان اتخاذ قرارات صحيحة دون توفر معلومات دقيقة وموثوقة. والقرآن الكريم هو أوثق مصدر معلوماتي على وجه الأرض تليه السنة المطهرة الصادرة من لا ينطق عن الهوى ﷺ. فالإسلام إذن هو بحق (النظام المعلوماتي) الأمثل لتشغيل هذا الإنسان على هذه الأرض.

يقول الدكتور عماد الدين خليل<sup>(٢)</sup>:

(إن الانتماء إلى الإسلام يعني الموافقة المبدئية على الدخول في عمل مبرمج مرسوم فالإيمان بالله يعني التتحقق بالقناعات الكافية

(١) حول تشكيل العقل المسلم ص ٤٤.

(٢) من مواليد الموصل عام ١٣٥٨ هـ حصل على إجازة الآداب بمرتبة الشرف من جامعة بغداد ونال شهادتي الماجستير والدكتوراه في التاريخ الإسلامي بمرتبة الشرف من جامعة عين شمس بالقاهرة له عدة مؤلفات فكرية وأدبية وتاريخية . ويعمل أستاذاً بجامعة صلاح الدين بالعراق.

بجدوى ما يقوم به من أعمال أما التقوى فهي الطاقة الفذة التي تشعل مصباح الضمير فيظل متألقاً متوجهًا حتى يغيب الإنسان في التراب ما دام يشعر في كل عصب وجارحة وخلية أن الله يراقبه وهو يمارس هذا العمل أو ذاك. . . ويحييء الإحسان لكي يضع الإنسان المسلم المؤمن التقى.. في القمة .. في المصالف الأعلى حيث الإحسان.. الإبداع الكامل في كل ما يقدمه الإنسان.. إنه هنا يقف أمام الله سبحانه وإن نداءً كريماً من نبيه ﷺ ينفح فيه اللحظة تلو اللحظة أن الله يحب منه إذا عمل عملاً أن يتلقنه .. )<sup>(١)</sup> (والدين في المنظور الإسلامي هو (منهج شامل) للحياة يتحرك (الإنسان) على (أرضية العالم) وفق مقولاته وتوجهاته وخططه وأهدافه، ويمارس (استخلافه) الحضاري للطبيعة التي (سخرت) له وفق تعاليمه ومعطياته ... ودونه يضيع الإنسان، ويفقد القدرة على أداء وظيفته المرسومة. أي - بعبارة أخرى - يفقد إمكانية تنفيذ دوره المرسوم في طريق الرقي الصعب الطويل. وهكذا تلقى آدم منذ لحظة هبوطه

---

(١) حول تشكيل العقل المسلم ص ٤٣.

الأولى (كلمات) من ربه لتكون بمثابة الهادي والدليل...).<sup>(١)</sup>

فلو نظرنا كيف كانت العقلية الوثنية قبل الإسلام من عبادة الحجارة ووأد البنات والخرافات والأضاليل المتشرة وكيف كان مستوى التفكير آن ذاك والذي كان يكاد ينحصر في تحقيق الشهوات والسعى وراءها، وكيف ارتقى الإسلام بهذا التفكير فصقل العقول وجلّ الأفهام حتى عادت تنظر بنور الله وتبصر ببصره وتحكم بحكمه.

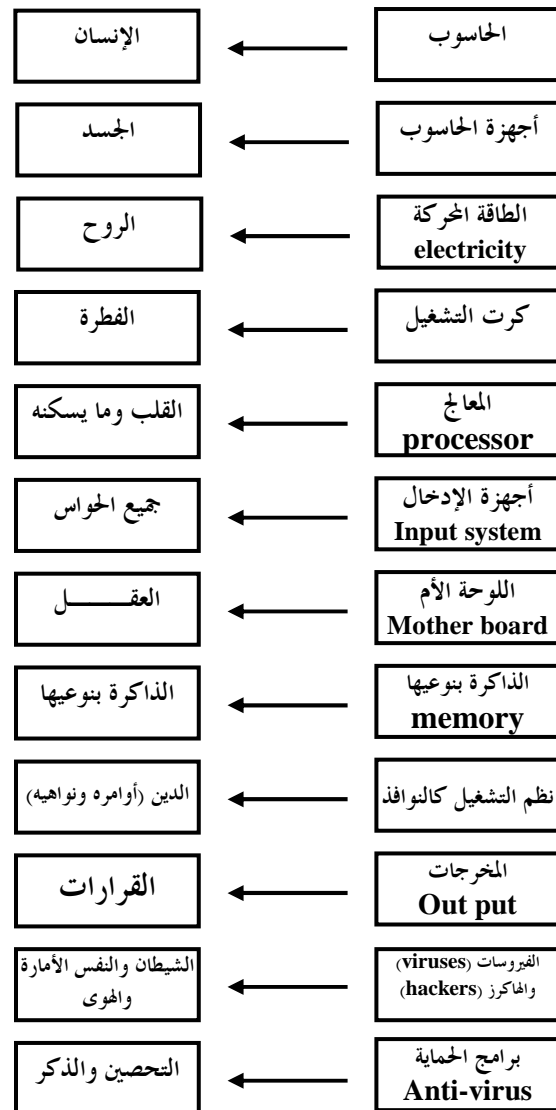
ولما سبق علاقة وطيدة بالإنسان والقرار. فهذا الإنسان آلة باللغة التعقيد ومن أهم الأمور لتطوير آلة ما وتحسين أدائها وتنسيق مخرجاتها بما يتوافق مع الهدف الذي صنعت من أجله هو محاكاتها أو تمثيل أدائها بطريقة تجريبية مبسطة، ثم تطبيق ما يمكن تطبيقه عليها حتى نتمكن من التطوير والتقدم في التعامل معها.

وبالتمعُّن في هذا الإنسان نجد أنه أشبه ما يكون بجهاز الحاسوب مع فارق التشابه. وقد تناولنا بإسهاب مكونات الإنسان في باب جهاز اتخاذ القرار بما يعني عن تكراره إلا أنه من المناسب التعرّيج عليه باختصار لإيجاد العلاقة بينه وبين الحاسوب ونوجزها

---

(١) المصدر السابق ص ١٢٥.

في هذا الشكل :



فكما أن الجسد يعتمد في تشغيله على الروح، كذلك الحاسوب يعتمد في تشغيله على تيار الطاقة الذي يسري في تلك الآلة ليحركها. يولد الإنسان مزوداً بالفطرة والغرائز كالخوف والطمأنينة ومصّ الشدي

ليتمكن من البقاء على قيد الحياة بدايةً عند غياب المعلومة ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرَ وَالْأَفْئَدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ﴾ [النحل: ٧٨].

لذلك نجد أن الطفل حديث الولادة يحرك أعضاءه بطريقة عشوائية في بادئ الأمر ثم يتعلم من حوله ويفيداً في الاستجابة شيئاً فشيئاً لما يلقى إليه من أمر ونهي. كذلك الحاسوب ييدو شاشة مضيئة وأجهزة مدار، ثم يزود بكرت التشغيل ليقوم بفهم ما يلقى إليه من أوامر ثم بعد تزويده بالمعلومة؛ فهو إذن يعتمد بعد ذلك في تشغيله على المعلومة.

تدخل هذه المعلومة في الإنسان عن طريق أجهزة الإدخال (الحواس) وتعمل هذه الأجهزة عمل لوحة المفاتيح والقرص المرن، ومحرك الأقراص في جهاز الحاسوب.

بعد دخول المعلومة في الإنسان عن طريق أجهزة الإدخال (الحواس) وأخْصُّها السمع والبصر تصل إلى الفؤاد والنفس التي تسكنه وهو هنا أشبه بمعالج (processor) الجهاز الذي تعالج فيه المعلومة من حيث القبول والرد واتخاذ القرار. وهذا مصدق قوله ﷺ : ((... ألا وإن في الجسد مضبغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب)).<sup>(١)</sup>

أما العقل فهو اللوحة الأم (mother board) التي تسخّر بقية الأعضاء وتحثّها على تنفيذ القرار (المخرجات).

وبما أن كل نظام لابد له من نظام معلوماتي لتشغيله، فإن نظام تشغيل الحاسب هو النوافذ (windows) ونظام تشغيل الإنسان الأمثل هو الإسلام كما أسلفنا لأنه صادر من لدن خالق الإنسان نفسه الأعلم به، أرأيت لو أن شخصاً ابْتَاع آلة دقيقة الصنع وأراد تشغيلها بسلاسة على الوجه الذي صُنعت له ألا يَتّبع الإرشادات

---

(١) جزء من حديث رواه البخاري في صحيحه، باب فضل من استبرأ لدينه، ج ١/٥٢ ورقمه ٤١.

المفصّلة في الكتيب المرفق معها من صانعها؟ وهبْ أنه قام باتباع إرشادات من هنا وهناك أو من كتيب لصانع آخر لا يمتُّ هذه الآلة بصلة، أكانت تعمل على ما يرام؟ كلا بالطبع ولكن ذلك سبباً في تلفها. فالإنسان أولى باتباع إرشادات خالقه وما جاء من عنده لتطيب حياته وآخرته. وما هذه الإرشادات إلا النظام التشغيلي الذي أشرنا إليه سلفاً.

وهذا النظام يتألف من مجموعة من العناصر المرتبطة بعضها بعض (وهي بلا شك الأوامر والنواهي) لتحقيق هدف معين باستخدام الموارد وحساب المتطلبات.

والمتطلبات<sup>(١)</sup> هي الحاجات الدنيوية التي ينبغي أن يأخذها الفرد في الحسبان لما تفرضه عليه طبيعته البشرية فيحاول استيفاؤها باعتدال وتوسيط أثناء تحقيقه للهدف حتى لا تطغى عليه.

فإن طغت عليه انقلبت إلى عوائق تحول بينه وبين وصوله

---

(١) انظر كتابنا الاستثمار الأمثل ص ٢٥.

للهدف أو الارتقاء فيه وتحقيق أعلى درجاته لذا ينبغي التوسط في أدائها والبعد عن الإسراف.

فالإسلام إذن هو النظام الأمثل لتشغيل هذا الحاسوب الرباني

﴿ وَمَن يَبْتَغِ عَيْرَ الْإِسْلَامِ فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِيرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥]

﴿ الْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]. وأي حذف من أجزاء هذا النظام أو إهمال في تفزيذه يؤدي إلى عرقلة في سلاسة تشغيل النظم ككل قال

تعالى : ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ مَا كَسَبَتِ اِيْدِيُّ النَّاسِ ﴾ [الروم: ٤١]. فلا بد من أخذه بجميع ما جاء فيه قال تعالى :

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي الْإِسْلَامِ كَافَةً ﴾ [البقرة: ٢٠٨] أي ادخلوا في الإسلام جميعه فلا تأخذوا بعضه

وتركوا بعضه فتخرسوا. فالعرقلة إذن سببها فعل المنهيات وترك بعض المأمورات وذلك هو ما نعنيه بالإهمال أو الحذف في أجزاء نظام التشغيل، أما أنواع العرقلة فهي المصائب والأحزان والمعيشة

الضنك ﴿ وَمَن أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا

وَنَخْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَعْمَى ﴿١٤﴾ [طه : ١٢٤] وقال تعالى:

﴿وَلَا نُطْعِنُ مَنْ أَغْفَلَنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَانَهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا﴾

[الكهف: ٢٨] فالحذف في أجزاء النظام يفرط العقد ويخلل

تماسكه، وكلمة (فرط) هذه ينبغي أن نتأمل فيها. فالعامة عندنا

يسمون حبات العنبر الساقطة من عنقودها أو حبات البلح الساقطة

من عرجونها (فرطاً). وانتزاع حبات الأذرة من كيزانها المتراسقة

تمهيداً لطحنهما تشقق تسميتها من المادة نفسها. إذا تقطعت أو اصرها

ولم يربطها نظام ينسق شؤونها ويركز قواها، أصبحت مشاعرها

وأفكارها كهذه الحبات المنفرطة السائبة لا خير فيها ولا حركة لها.

ومن ثم نرى ضرورة العمل الدائم لتنظيم النفس وإحكام الرقابة

عليها... <sup>(١)</sup>. وقد وعد الله عباده السائرين إليه وفق نهجه الذي

شرعه وارتضاه لهم بالحياة الطيبة في الدنيا والآخرة فقال عز من

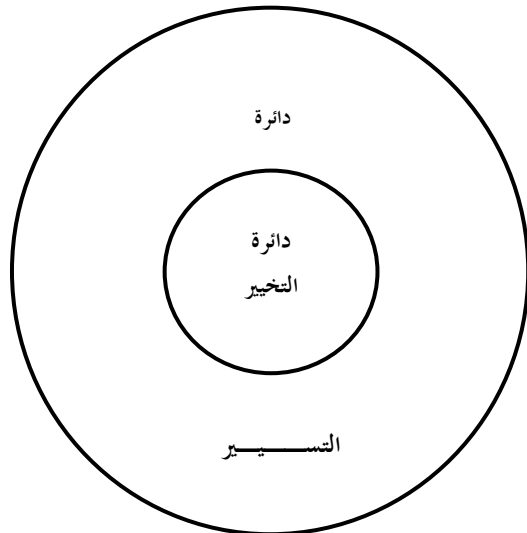
قائل: ﴿٩﴾ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ

فَنَحْمِلْهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا

(١) محمد الغزالي، جدد حياتك، ص ١٧، ١٨.

يَعْمَلُونَ ﴿٩٧﴾ [النحل: ٩٧]. فالحياة الطيبة إذن هي تلك الكفاءة الناتجة عن جودة التشغيل. وما لا شك فيه أن إنتاجية الفرد في الحياة تقايس يوم القيمة بالحسنات والسيئات والفرق بينهما في عملية طرح هذه من تلك ينال بها بعد عفو الله درجة في الجنة أو دركة في النار (عياداً بالله) يسكن بها حياته اللاحقة.

وبما أن حياة المسلم تتراوح بين مأمورات ومنهيات، وهي دائرة التخيير التي أتيحت له؛ فلا بد له فيها إذن من اتخاذ القرار وهو الامتحان الذي امتحن به العبد في هذه الدنيا.



فدائرة التخيير محدودة في نطاق المأمورات والمنهيات فحسب

وهي الأمور الشرعية التي يخِّر في اتباعها واتخاذ القرار الأمثل حيالها، فهي مادة اختبار الإنسان كما أسلفنا وما سوى ذلك فهو مسیر فيه، مقهور مستسلم، وليس له يد في البت بأيٍّ مما جاء فيها. ودائرة التسيير أكبر من دائرة التخيير بكثير فالإنسان مسیر من حيث وجوده على هذه الأرض ومدة مكوّنه وزمانه فليس له الخيار أن يولد في هذا العصر أو في عصر الرسول عليه الصلاة والسلام مثلاً كما أنه ليس مخِّرًا في أن يولد لأبوين مسلمين يسلّمانه أو يهودين فيهودانه وليس له الخيار في أن يكون من أهل هذه البلدة أم تلك، كما أنه لا دخل له في تحديد مقدار رزقه ولا مستقبله على وجه الدقة كما يدّعى بعض دعاء البرمجة العصبية ولا تحديد جنسه أو لونه فهذه كلها أمور مقدَّرة عليه لا دخل له فيها فلilter ما لا شأن له فيه وليلتفت إلى مادة اختباره وليحسن العمل قبل انتهاء الأجل.

واتخاذ القرار (في دائرة المأمورات والمنهيّات) يستمد المعلومات من (نظام التشغيل) فهو الذي يمده بالمنهجية أو الطريقة التي يجب ألا يحيط عنها إلى البدع والضلالات، فهو نظام رباني لتشغيل الإنسان

مبنيٌ على أساس المسابقة والاستكثار من الحسنات والتقليل بقدر الإمكان من السيئات فينشأ عن ذلك التفاضل بين البشر بحسب تحقيق الإيمان والصعود في درجاته للوصول إلى التقوى والإحسان.

قال تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُسَرِّعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١١٤] ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَضُهَا كَعَرَضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ٢١] ﴿ أَلَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِبَلَوْنَمْ أَيْكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ ﴾ [الملك: ٢]

(فالإيمان بالله هو التحقق بالقناعات الكافية بجدوى هذا العمل

.. أما التقوى فهي تلك الطاقة الفذة التي تشعل مصباح الضمير فيظل متألقاً متوجهاً حتى يغيب الإنسان في التراب ما دام يشعر في كل عصب وجارحة وخلية أن الله يرقبه وهو يمارس هذا العمل أو ذاك... .

ويجيء الإحسان لكي يضع الإنسان المسلم المؤمن المتقي في القمة.. في المصاف الأعلى حيث الإحسان.. الإبداع الكامل في كل ما يقدمه الإنسان) <sup>(١)</sup>. فهذا الدين يرسم له الخيار الأمثل في حالة تعدد الخيارات

من خلال الاستغلال الأمثل للوقت، فقوله تعالى : ﴿ يُسَرِّعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَيِّقُونَ ﴾ يبين بوضوح اغتنام الزمن واستغلاله لتحقيق أكبر قدر من المعطيات التي ما تثبت أن ترقي بمقاييس الكم والنوع وترقي بال المسلم من مرحلة الإسلام والإيمان إلى المراحل الأعلى <sup>(٢)</sup> وفق أسس ثلاث :

- ١ - التنويع.
- ٢ - الإتقان.
- ٣ - الإكثار.

فكarma نوع العبد في الأخذ بالأوامر جميعها قدر استطاعته ومنها (العبادات والمعاملات) نوع له في الثواب. وكلما أتقن وأحسن حسنه له ﴿ هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَنِ إِلَّا الْإِحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠]

(١) حول تشكيل العقل المسلم. ص ٤٣.

(٢) انظر المصدر السابق ص ١٣٨.

وكذلك كلما أكثر عدّ له وأكثر ففي الحديث : ((من قرأ : ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ حتى يختمها عشر مرات بنى الله له قصراً في الجنة)) قال عمر رضي الله عنه <sup>(١)</sup> لرسول الله صلوات الله عليه إذن نستكثر يا رسول الله. قال : (الله أكثر وأطيب) <sup>(٢)</sup> لذا فإن من مميزات اتباع هذا الدين القويم السلاسة والمرونة وأي شذوذ أو خلل في التطبيق يؤدي بدوره إلى خلل أو عرقلة جزئية في التشغيل. قال بعض السلف : (إني لأعصي الله فأعرف ذلك في خلق خادمي ودابتي) <sup>(٣)</sup> وقال آخر لرجل أغلاظ عليه في الكلام : أستغفر الله من ذنب سلطك به على <sup>(٤)</sup> .

وهاهم الرماة في غزوة أُحد <sup>(٥)</sup> لما عصوا أمر الرسول صلوات الله عليه انهزم المسلمون.

(١) عمر بن الخطاب بن نفيل، ثاني الخلفاء الراشدين، بوييع بالخلافة يوم وفاة أبي بكر سنة ثلاثة عشرة للهجرة. مات مقتولاً سنة ثلاثة وعشرين. انظر صفة الصفوة ص ١٣٩.

(٢) رواه أحمد في مسنده (٤٣٧/٣). وقال الألباني: بلغ رتبة الحسن على أقل الدرجات، الصحيححة رقم ٥٨٩.

(٣) جامع العلوم والحكم ص ١٨٧.

(٤) تاريخ مدينة دمشق، ج ٦٧ ص ٢٤٢.

(٥) غزوة أُحد سبق التعريف بها ص ٢٨.

وفي الحديث أن أبا بكر رض قال : يا رسول الله كيف الصلاح بعد هذه الآية : ﴿ لَيْسَ بِأَمَانٍ كُمْ وَلَا أَمَانٍ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَى بِهِ وَلَا يَحْمَدُ لَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيَا وَلَا نَصِيرًا ﴾ [ النساء: ١٢٣ ].

فكل سوء عملنا جُزينا به فقال رسول الله صل : ((غفر الله لك يا أبا بكر ألسنت تمرض ، ألسنت تحزن ، ألسنت يصييك الأولاء ؟ قال بل قال فهو ما تُجزون به)).<sup>(١)</sup>

وكلما زاد التفريط في المأمورات ، نقصت تبعاً لذلك كفاءة التشغيل . فاتباع المأمورات فيه صلاح المجتمعات وأي خلل في تطبيقها ينعكس بصورة فساد أو ضرر يلحق بهم ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمْعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [ الأعراف: ٥٦ ].

قال المفسرون في قوله ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها :

(١) مسنـد الإمام أـحمد، مـسنـد أـبي بـكر الصـديـق، ورـقـمـه ٦٨ وـقـالـ الشـيـخـ شـعـيبـ الـأـرنـاؤـوـطـ صـحـيـحـ بـطـرـقـهـ وـشـواـهـدـهـ.

لا تشركوا بالله في الأرض ولا تعصوه فيها وذلك هو الفساد فيها<sup>(١)</sup>.

(فالإصلاح والإعمار المنوطان بالاستخلاف في الأرض مسائل

تتدخل فيها كل الفاعليات الحضارية، مادية وأخلاقية وروحية. وإن أي ضرر

أو إفساد يلحق بأحدها ينعكس بشكل أو بآخر على الجوانب الأخرى)<sup>(٢)</sup>.

ولعل هذا يفسر واقع المسلمين اليوم وما هم فيه من ذلة وما

يعانون من ويلات ويقاسون من اضطهاد مع كونهم يدعون ويلحون

في الدعاء ولا يستجاب لهم.

وانظر إلى الذين قالوا نؤمن ببعض ونکفر ببعض فقد كان

جزاؤهم العرقلة التامة والعياذ بالله فلهم فوق ما يصيّبهم في الدنيا

العقاب المؤجل في الآخرة وبئس المصير.

ويجدر بنا أن نسأل عن سبب تخلی العبد عن اتباع نهج ربه

وتعريض نفسه للعراقبيل تصيّبه وتفسد عليه حياته؟ والجواب هو

ذلك العدو اللعين الذي يتربص بالإنسان فيوسوس له ويسعى بكل

(١) تفسير الطبری ج ٨/٢٠٧.

(٢) حول تشكيل العقل المسلم، ص ١٤٠.

ما أوقى من أساليب وطرق خبيثة بعون من النفس الأمارة بالسوء والهوى والشهوات ليقعد له في طريقه وينحرف به عن الصراط المستقيم. فيعمل في الإنسان عمل (الفيروس في جهاز الحاسوب) فالأخير يدخل ويقتحم النظام من داخله فيفسد البرامج ويعرقل مسارها كذلك الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم ويوسوس له في صدره فيزين له المعاصي حتى يخرج عن المأمورات كلية والعياذ بالله. أو ينسيه بعض الطاعات وأوقاتها ليقوت عليه أجرها.

قال تعالى: ﴿ وَإِمَّا يُنْسِينَكَ الشَّيْطَنُ فَلَا تَقْعُدُ بَعْدَ الْذِكْرِ إِنَّمَا الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٦٨].

﴿ قَالَ أَرَيْتَ إِذْ أَوْيَنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيَتُ الْحُوتَ وَمَا أَسَنِيَهُ إِلَّا الشَّيْطَنُ أَنَّ أَذْكُرْهُ ﴾ [الكهف: ٦٣].

﴿ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٌ مِّنْهُمَا أَذْكُرْ فِي عِنْدِ رَبِّكَ فَأَنْسَنَهُ الشَّيْطَنُ ذِكْرَ رَبِّهِ، فَلَبِثَ فِي السِّجْنِ بِضُعَّ سِنِينَ ﴾ [يوسف: ٤٢].

﴿ أَسْتَحْوِذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَنُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ أُولَئِكَ حِزْبٌ ﴾

الشَّيْطَنُ إِلَّا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَنِ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴿١٩﴾ [المجادلة: ١٩].

فالنسيان من الشيطان بداية، أما وسائل إصلاح الخلل.. ف فهي بلا شك التوبة والاستغفار والأعمال الصالحة.

وأما سبل الحماية من هذا العدو الخبيث.. ف فهي آيات التحصين المعروفة. واعلم أنك كلما جمعت أكثرها اشتد حصنك وقويت أركانه، وإذا جمعتها كلها فلا يكاد هذا العدو يراك في فج إلا سلك غيره بإذن الله ونوجزها كما يلي :

١ - الاستعاذه ﴿وَإِمَّا يَرَغَّبَكَ مِنَ الشَّيْطَنِ نَرْزُعُ فَأَسْتَعِذُ﴾

بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿٢٠٠﴾ [الأعراف: ٢٠٠].

﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنٌ عَلَى الْأَذْيَنِ إِمَّا نَعْلَمُهُ وَإِمَّا رَبِّهِمْ

يَتَوَكَّلُونَ ﴿٩٩﴾ [النحل: ٩٩].

٢ - الإخلاص والمعوذات :

عن عقبة بن عامر أن النبي ﷺ قال : ((يا عقبة بن عامر لا أعلمك خير ثلاث سور أنزلت في التوراة والإنجيل والزبور والفرقان العظيم. قلت : بلى جعلني الله فداءك. قال : فأقرأني ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ و ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾

وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿١﴾ ثم قال : يا عقبة لا تنسئنَّ ولا تَتِّلْ ليلة حتى تقرأهنّ) <sup>(١)</sup>.

٣- قراءة سورة البقرة، أو آية الكرسي، وختيم سورة البقرة.

قال رسول الله ﷺ : ((الآياتان من آخر سورة البقرة من قرأهما في ليلة كفتها)) <sup>(٢)</sup> وفي الحديث : ((لا تجعلوا بيوتكم مقابر إن الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة)) <sup>(٣)</sup>.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : وكلني رسول الله ﷺ بحفظ زكاة رمضان فأتاني آتٍ فجعل يحثو من الطعام فأخذته فقلت لأرفعنك إلى رسول الله ﷺ فقص الحديث ((فقال إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي فلن يزال معك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصبح)). وقال النبي ﷺ : ((صدقك وهو كذوب ذلك شيطان)) <sup>(٤)</sup>.

(١) مسنن أحمد، ورقمه ١٧٣٣٤ . وقال الأرناؤوط حديث حسن بطرقه.

(٢) صحيح مسلم، باب فضل الفاتحة وختيم سورة البقرة، ورقمه ٨٠٧ .

(٣) صحيح مسلم، ج ١ ص ٥٣٩ .

(٤) صحيح البخاري، باب فضل سورة البقرة، ورقمه ٤٧٢٣ .

٤ - قول (لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ).

قال ﷺ : ((من قال لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ فِي يَوْمٍ مَائِةٍ مَرَّةٍ كَانَتْ لَهُ عَدْلٌ عَشْرَ رَقَاباً وَكُتُبَتْ لَهُ مَائِهٍ حَسَنَةٍ وَمُحْكَيَتْ عَنْهُ مَائِهٍ سَيِّئَةٍ وَكَانَتْ لَهُ حَرَزاً مِنَ الشَّيْطَانِ يَوْمَهُ ذَلِكَ حَتَّى يَمْسِي وَلَمْ يَأْتِ أَحَدٌ بِأَفْضَلٍ مَمَّا جَاءَ بِهِ إِلَّا أَحَدٌ عَمِلَ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ)). <sup>(١)</sup>

٥ - كثرة ذكر الله ففي الحديث : ((... وَأَمْرَكُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ كَثِيرًا وَإِنَّ مِثْلَ ذَلِكَ كَمْثُلِ رَجُلٍ طَلَبَهُ الْعُدُوُّ سَرَاعًا فِي أَثْرِهِ فَأَتَى حَصَنًا حَصِينًا فَتَحَصَّنَ فِيهِ وَإِنَّ الْعَبْدَ أَحْصَنَ مَا يَكُونُ مِنَ الشَّيْطَانِ إِذَا كَانَ قِيَ ذِكْرَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ...)). <sup>(٢)</sup>

٦ - الوضوء والصلاه. ﴿وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

٧ - إمساك فضول النظر والكلام والطعام والمخالطة بالناس. لأن

(١) صحيح البخاري، ج ٣، ص ١١٩٨.

(٢) جزء من حديث في مسند أحمد ورقمه ١٧١٧٠. وقال الأرناؤوط حديث صحيح.

النظرة سهم من سهام إبليس. وفضول الكلام تفتح أبواب الشر وكما في الحديث حين سأله معاذ رض رسول الله صل فقال : وإنما لَمَّا خذلوك بما نتكلّم به ؟ فقال : ((شكّلت أُمّك يا معاذ وهل يكتب الناس في النار على وجوههم أو على مناشرهم إلا حصائد أُسْتُهم))<sup>(١)</sup>. وفضول الطعام سبب للغفلة والتکاسل عن الطاعات وفي الأثر (ضيّقوا مجاري الشيطان بالصوم) (ولما كان الصوم يسد عليه باب الشهوات ويسدّ مجاري الشيطان كان كالجنة من النار فإنه يتترّس به من سهام إبليس))<sup>(٢)</sup>. أما كثرة المخالطة بالناس فهي سبب كثير من العداوات وأمراض القلوب والالتهاء بالدنيا عن يوم المعاد.

كما أن هناك مؤثرات أخرى تؤثر في تفعيل هذا النظام وتنقسم

إلى قسمين :

١- مؤثرات يمكن التحكم فيها، أو التصرف حيالها تسمى المتغيرات المتحكّم فيها (control variables) أو متغيرات

(١) سنن الترمذى ج ٥ / ص ١١ وصححه الألبانى ورقمه في الصحيحه ٣٢٨٤.

(٢) حاشية ابن القيم، باب غيبة أهل الفساد والريب، ج ١٣ ص ١٦٨.

القرار (Decision variables) وهي القرارات الصادرة من الشخص نفسه باختياره .

٢ \_ مؤثرات لا يمكن التحكم فيها وتسمى متغيرات غير متحكم فيها (uncontrol variables) أو متغيرات مقرّرة ومفروضة (state variables) كالقضاء والقدر من مصائب أو مرض أو موت وكالكوارث الطبيعية من زلزال وبراكين وغير ذلك، وهي أمور طارئة تفرض على الإنسان ولا يمكن التصرف إزاءها ولكن يمكن تقويم الفرد تجاهها وتحسين ردة الفعل في التعايش معها .

فهناك أربع درجات من القرارات تصدر عن الأفراد كل منها تتفاوت وتتضمن ردود أفعال متباعدة تجاه تلك المتغيرات:

١ - **السُّخْط أو الجَزَع** : وهو ردّ فعل سلبيّة ، تبيّن العجز عن تقبّل أسوأ الظروف والتعامل معها ، وهو قرار يعاقب عليه الإنسان ، كالنهاية عند المصيبة ، والانتحار عند الاكتئاب .

٢ - **الصَّبْر** : وهو ردّ فعل إيجابيّة ، وهو بديل يثاب عليه الفرد بحسب درجته ويجزئه الله بها لا يحتسّب من الأجر والثواب قال تعالى:

﴿إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [الزمر: ١٠].

٣- الرضا: وهو كذلك ردّ فعل إيجابية ، وهو أعلى من الصبر

فهي درجة المؤمن المطمئن إلى حكم مولاه ، ويبيه الله عليها

بالرضا عنه ورفع درجته.

٤- الشكر : وهي ردّ فعل إيجابية، ودرجة راقية من درجات

اليقين والإيمان بالله وهي أعلى من درجة الرضا، ولا يصل

إليها إلا القليل ﴿وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي أَشَكُورُ﴾ [سبأ: ١٣].

ويجب أن نعلم أن الفرد منا يعيش في منظومة مترابطة مع بعضها

البعض وسلسلة متصلة يؤثر كل منها في الآخر فسلوك المرء محكم

بجميع عناصر هذه المنظومة التي يحيا بداخلها وهذا فإن ديننا لا يقتصر

على أداء العبادات المحسنة بل يتعداها إلى المعاملات مع الأسرة،

الأهل، الأقرباء، الجيران، المجتمع، البيئة، الدولة، المسلمين، الناس،

المخلوقات. وكلما كبر الفرد كبرت دائرة مسؤولياته في الحياة، واتَّسَع

محيط علاقاته مع عناصر المنظومة وتأثيره فيها<sup>(١)</sup>.

(١) انظر دائرة تأثير القرار في باب أنواع القرارات.

فدائرة اتصال الرضيع على سبيل المثال أول ما تكون مع أمه، ثم مع أبيه وإخوته، ثم يشُبُّ عن الطوق وتشمل علاقاته فتشمل صحبه وجيئانه وهكذا تكبر دائرة الاتصال، وتزداد العناصر التي تحكم قراراتنا وتصر فاتنا. وهذا أجمل رسول الله ﷺ نوع هذه العلاقات وحددها بقوله : ((لا ضرر ولا ضرار))<sup>(١)</sup> فكل إنسان حرٌ ولكن حريته محكومة ومشروطة بعدم إلحاق الضرر بنفسه أو الآخرين. فهـي ليست كحرية الغرب المفتوحة بلا شرط أو قيد؛ فالفرد منهم قد يخرج عارياً على الملاء إن بدا له ذلك، أو يزعج الآخرين بحفلاته الصاخبة وتصر فاته اللاأخلاقية.

وـما يؤسف له أن كثيراً من المسلمين يلتبس عليهم مفهوم الحرية في الإسلام حتى في أبسط الأمور : فـهذه الأسرة التي خرجت للنزهة، يجلس أفرادها في مكان عام كشاطئ البحر أو إحدى الحدائق العامة فإذا فرغوا قاموا وتركوا ما وراءهم من خلفات وهم بذلك قد أضروا بمن وراءهم، بل إنـهم قد أضروا بأنفسهم قبل كل شيء وبالبيئة

---

(١) موطـأ مالـك، بـاب القـضـاء في المـرـفـق، جـ٢ صـ٧٤٥.

والدولة وربما انتشرت بسبب ذلك الأمراض والأوبئة وكلف الدولة الأموال الطائلة لرفع مخلفاتهم وما نجم عن ذلك من أضرار. وقد يخرج أحدهم بسيارته ويدير جهاز التسجيل وإذا بالموسيقى الصاخبة والأغاني الماجنة تؤذى جميع من حوله وتلوث أسمائهم، ومثله المدخن الذي ينشر دخان سيجارته في الأماكن العامة فيؤذيهم برأحته ويسبب لهم أمراض الصدر والرئتين. وذلك الذي يبعث بقلمه على جدر وحوائط الغير، وغيرهم كثير فقد يتخذ أحدهم قراراً غير مسئول نابعاً من مفهومه الخاطئ للحرية فيتضرر بسيبه آخرون سواء شعر بذلك أم لم يشعر وقد يعلم ذلك ولا يبالي لأنّه يرى أنه لم يعتد على أحد. آه لو ترتدع هؤلاء النساء السافرات المتبرجات عن فعلهن ويعلمنن كم أغونين وفتنَ وتصررت بأفعالهن البلاد والعباد.

قال تعالى : ﴿ وَمَا أَصَبَّكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]. فقد يكون الذنب شوئماً على صاحبه وعلى المجتمع بأكمله كما أخبر بذلك صلوات الله وسلامه عليه ففي الحديث أنه دخل فرعاً يقول ((لا إله إلا الله ويل للعرب من شر قد اقترب، فتح اليوم من ردم يأجوج

ومأجوج مثل هذه)) وحلق بإصبعه الإبهام والتي تلتها فقالت زينب بنت جحش رضي الله عنها : (أَنْهِلْكِ وَفِينَا الصَّالِحُونَ) قال : ((نعم إِذَا كَثُرَ الْخَبِثُ))<sup>(١)</sup>.

فما قحطت الأرض، ولا انتشر الوباء وزاد الغلاء ولا تمكّن الأعداء إلا بشؤم تلك الذنوب.

﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىَءَاءَ مَأْمُواً وَاتَّقُوا لِفَتَحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخْذَنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾  
[الأعراف: ٩٦]. فما أجمل أن يفهم الإنسان أنه لا يعيش على هذه البسيطة وحده. بل هو حلقة في سلسلة وترس في آلة مع ما يحيط به في هذه الأرض. فينبغي عليه تعاهد سلامة سيره كما تعاهد الترس بالتزين والتشحيم وعدم خروجها عن المنظومة التي تدور فيها.

كيف يتم تشغيل النظام :

(إن الانتهاء إلى الإسلام يعني الموافقة المبدئية على الدخول في

(١) الحديث في صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، باب يأجوج ومأجوج، ج ٣ ورقمه ٣١٦٨.

عمل مبرمج مرسوم<sup>(١)</sup>.

ولتشغيل أي نظام وتفعيل هذا الدين القوي في عقولنا، لتفاعل معه قراراتنا، بشكل صحيح وبأقصى فاعلية لابد من تعريف ثلاثة مكونات للنظام المتعلقة به :

١ - وهي مجموعة العناصر (component).

٢ - العلاقة أو الصلة (link) التي تربط الإنسان بهذه العناصر.

٣ - صفة هذه العلاقة أو نوعها (attribute).

أما بالنسبة لمجموعة العناصر فتنقسم إلى قسمين:

أ - عناصر وأمور غير مرئية (غيبية).

ب - عناصر مرئية (مشاهدة).

- فالعناصر والأمور الغيبية يتم التعرف عليها عن طريق الإيمان بأركان الإيمان الستة وتحويل ما أمكن منها إلى مشاهدة (أن تعبد الله كأنك تراه) وذلك من خلال التعرف على أسمائه وصفاته لا في ذاته.

---

(١) حول تشكيل العقل المسلم ص ٤٣.

ويتعرف على الجنة والنار وأحداث الدار الآخرة وذلك بتحويلها إلى عالم الحس<sup>(١)</sup> والخيال<sup>(٢)</sup> وينظر إليها بصيرته لا ببصره. والإيمان بها يوجب على المؤمن تدبرها وتفعيلها وأن يجد لها أثراً في حياته اليومية؛ فالإيمان بالله يوجب على المسلم تحديد إيمانه يوماً بعد يوم، وتعلم أسماء الله الحسنى وصفاته العلى يوجب تدبرها والدعاء بها

بـ ﴿وَلِلَّهِ الْأَمَّاءُ الْحَسَنَىٰ فَادْعُوهُ إِلَيْهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

والتعبد بمقتضاها؛ فالغفور يعلّمنا الرجاء وطلب العفو، والقوى يعلّمنا الخوف والرّهبة عند المعصية، والرزاق يدعونا إلى سؤاله من فضله وهكذا. والتأسي بمعانيها؛ فالخليم يعلّمنا الحلم،

(١) وذلك لأن تخيل أجمل بقاع الدنيا بالنسبة إليك ثم تنقيها في مخيلتك مما يعكس صفوها ويشوب جمالها لأن تخيلها بكل ما فيها على درجة واحدة الرقي والجمال من القصور الفارهة والفنادق الفاخرة والطبيعة الساحرة وتنفي عنها جميع ما يعكس جمالها من الأحياء القديمة والأوساخ وسائر الآفات ثم توقن بأن جنة الخلد حتماً أفضل من ذلك فهذا يساعد على العمل لها والتشمير عن ساعد الجد لنيلها..

(٢) وللحارث المحاسبي كتاب التوهم في تخيل يوم القيمة.

والصبور يعلمنا الصبر، والكريم يعلمنا الكرم وما شابه ذلك.

وكذا الإيمان بالملائكة : أن نقرأ عنهم ونعلم الأماكن المحببة إليهم وأسباب نفورهم من غيرها كوجود الكلب والصورة مثلاً، وأن نؤمن بالكتبة منهم عن يمين كل امرئ وشماله، وبالملائكة التي تحضر مجالس الذكر وأن نستشعر وجودهم معنا. ومن أمثلة انتصارات المعلومة عن القرار أن كثيراً من الناس من أصيروا بالسحر مثلاً (شفاهم الله) يطلبون الشفاء وفك السحر لدى العلماء والقراء ثم تجد منازلهم عامرة بما يقرب الشياطين وينفر الملائكة من تماثيل وصور ولباسهم المحدد للعورات المتشبه بالكفرة والفساق بالإضافة إلى سماعهم المعاذف والقيان وهم يعلمون ذلك ولكنهم ليس عندهم من العزيمة وقوة اليقين ما ينشط تلك المعلومات ويفعلها.

- وإيجاد العلاقة بين جميع العناصر الغيبية والإنسان يتم عن طريق العبادات. ولتسهيل الأمر لابد من البدء بالأولويات والتركيز على أدائها وإتقانها كالفرض والواجبات ثم الزيادة التدريجية، وكلما ازداد العبد من الطاعات ازدادت بصيرته صقلأً ولمعاناً حتى يرى بها أمور الآخرة وكأنه يراها رأي العين، وفي الحديث أن الحارث

بن مَالِكُ الْأَنْصَارِيُّ أَنَّهُ مَرَّ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ لَهُ كَيْفَ أَصْبَحْتَ يَا حَارِثُ قَالَ أَصْبَحْتُ مُؤْمِنًا حَقًا فَقَالَ أَنْظُرْ مَا تَقُولُ فَإِنْ لِكُلِّ شَيْءٍ حَقِيقَةً فَمَا حَقِيقَةُ إِيمَانِكَ فَقَالَ قَدْ عَزَفْتُ نَفْسِي عَنِ الدُّنْيَا وَأَسْهَرْتُ لِذَلِكَ لَيْلَيْ وَأَطْمَانَ نَهَارِيْ وَكَانَنِيْ أَنْظُرْ إِلَى عَرْشِ رَبِّ بَارِزًا وَكَانَنِيْ أَنْظُرْ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ يَتَّزَارُونَ فِيهَا وَكَانَنِيْ أَنْظُرْ إِلَى أَهْلِ النَّارِ يَتَضَاعَوْنَ فِيهَا فَقَالَ يَا حَارِثُ عَرَفْتُ فَالْزَّمْ ثَلَاثًا) <sup>(١)</sup>.

وكل أمر من أوامر العبادات في الغالب يتراوح بين حد الإجزاء وحد الكمال حتى الإسلام ككل فإن حد الإجزاء فيه هو الأركان الخمس بناءً على حديث (أفلح إن صدق) فإذا أخذ بها طولب بالواجبات فإن أخذ بها يندب له بعد ذلك المستحبات والمندوبات وسائر الطاعات، والمسلم مطالب بالترقّي في العبادة والتحسين فيها والإكثار منها والتنوع قال تعالى :

﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِبَلْوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحَسَنُ عَمَلًا﴾ [الملك: ٢].

(١) المعجم الكبير ج ٣: ص ٢٦٦ ورقم ٣٣٦٧. والحديث فيه ابن هبعة ولم أقف على تحريره. ولكننا نستأنس بمعناه.

ومن الأهمية بمكان عدم النظر إلى كل آية وحديث بمعزل عن غيره وتطبيق ما جاء فيه على حدة، فذلك يؤدي إلى التسلط وضحالة الفكر، إذ لابد من وضعه في منظومة متكاملة. ولنضرب مثالاً على ذلك قول الرسول ﷺ للأعرابي الذي جاء يسأله عن الإسلام فدله على الأركان الخمسة فولَّ وهو يقول : والله لا أزيد على هذا ولا أنقص . فقال ﷺ : ((أفلح إن صدق)). فعند وضع هذا الحديث في منظومة نجد أن الرسول ﷺ قد قاله لشخص معين يعلم شح موارده وكثرة متطلباته بنظره الشاقب وفراسته الكاشفة، فهو شيخ كبير قليل الفقه في الدين وهو أعرابي من الباذية بدليل عدم تعرف الصحابة ﷺ عليه والأعراب غالباً ما يشغلهم الرعي وكثرة الترحال في طلب الرزق، فلما كثرت عليه تعاليم الدين وشرائعه أراد نظاماً جزئياً خاصاً به ليناسب موارده ومتطلباته فدله على الأركان الخمسة فولَّ الرجل مكتفياً بذلك .

وما يؤسف له أن كثيراً من الناس جعل هذا الحديث ذريعة للاكتفاء بالحد الأدنى من العبادة. فكيف بمن آتاه الله من الموارد من مال وعلم ووقت وعافية ما يستطيع بها أن يسابق بالخيرات ولكنه أثقل إلى الأرض وقعد محتجاً بالحديث فيرضى بالدون ويقف على

الجروف فهل أفلح؟ وهل هذا الحديث موجه لمثله؟ فمثل هذا كمثل قول الرسول ﷺ: ((سبق درهم مائة ألف. قالوا يا رسول الله كيف يسبق درهم مائة ألف؟ قال: رجل كان له درهمان فأخذ أحدَهُما فتصدق به وآخر له مال كثير فأخذ من عرضها مائة ألف))<sup>(١)</sup> فهل يتساوى من أغناه الله بشتى الموارد وذلك الأعرابي؟ فهذا لعمر الله غبن وظلم للنفس وحاشا لرسول الله عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم أن يرى الرجل فتياً قادراً بموارده ثم يدلّه على الحد الأدنى في العبادة، مثله في ذلك كالمعلم الذي يرى تلميذه المُجِدَّ يسأله عن طرق التميز والتفوق فيدلّه على القدر الذي ينال به درجة القبول وهي الحد الأدنى للنجاح فهل هذا فلاح وهل كان المعلم أميناً في مشورته؟ بل يكون أميناً كل الأمانة إن وجد من تلميذه قلة الحصافة والذكاء وعدم القدرة، وحاشا ثم حاشا لرسول الله ﷺ أن يدل مسابقاً على الوقوف وصاعداً على السفوح وإن كان في ذلك نوع من الفلاح ألا وهو زحزحته عن النار فالفالح هنا فلاحان: فلاح ينجيه ﴿فَمَنْ رُحِّجَ عَنِ الْتَّارِ وَأَدْخَلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ﴾

(١) صحيح ابن خزيمة، ج ٤، ورقمه ٢٤٤٣.

[آل عمران: ١٨٥]، وفلاح يُرْقِيَهُ<sup>(١)</sup> بدليل «سابقوا» و«سارعوا».

وال المسلم الحصيف مطالب بكليهما. قال تعالى : ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ

وَالْحَيَاةَ لِبَلَوْكُمْ أَيُّكُمْ أَحَسَنُ عَمَالًا﴾ [الملك: ٢]. فالأعرابي محدود

الموارد قسمها بقدر استطاعته بين عبادة ربه ومتطلباته فأفلح إن

صدق أما الثاني فقد أغناه الله بشتى الموارد فأنفق جلها في دنياه

وشهواته ولم يبق إلا القليل ليتحقق به ما حققه الأعرابي فلئن كان قد

أفلح لزحزحته عن النار ودخوله الجنة وهو لعمر الله فلاح وأيُّ

فلاح ولكنه لم يفلح في طلب السباق ولم يتحقق قوله : ﴿أَحَسَنُ عَمَالًا﴾ .

— أما العناصر المرئية فإن إيجاد العلاقة بينها وبين الإنسان يتم

عن طريق المعاملات التي تنظم علاقته بالعناصر المرئية، مثل برّ

الوالدين، صلة الأرحام، وتربية الأبناء، والإحسان إلى الجار، وعلاقته

(١) قد يسأل سائل وهل دل الرسول ﷺ الأعرابي على ما ينجزه دون ما يرقيه ؟ أقول لقد دله الرسول ﷺ على كلا الأمرين في حالته ومن في مستواه . لأن ما ينجي يستوجب الإتيان بالأركان والفرض وهو الحد الأدنى وأما ما يرقى فإنه يستوجب استئثار الموارد جميعها وهي العلم والوقت والمال والصحة) بعد أداء المتطلبات في طلب الآخرة وهذا الأعرابي محدود الموارد فيكون بذلك قد اجتهد في طاعة ربه ما استطاع وهو المطلوب في حقه ومن في حكمه من أصحاب الموارد المحدودة.

بالصغير والكبير ، وبالحيوان والجحاد، بالمؤمن والكافر.. وما شابه ذلك.

- وقوية العلاقة بين الإنسان وبين الغيب والمشاهدة يكون بتفعيل الأخلاق وتأصيلها. فالتحلي بالصبر يعين على أداء الطاعة ، وكذا يقوي علاقة الفرد بغيره فيصبر على أذاهم ويعينهم في قضاء حوائجهم .. والصدق يعين الإنسان على الإخلاص في العبادة والعمل وكذا يقوي علاقته بمن حوله وتصبح علاقة ثقة واطمئنان وهكذا.

- أما صفة العلاقة فهي تبين حقيقة الصلة والعلاقة بين الإنسان وخلقه ، وكذا بينه وبين جميع الموجودات فالعلاقة بينه وبين الله هو أنه عبد مكلفٌ مأمور وعليه السمع والطاعة، وأنه الله تعالى هو رب العبود وهو الأمر الناهي .

إن إيجاد الصلة بيننا وبين موجد النظام أمر يبني عليه حياة هذا الإنسان وما له في الدنيا والآخرة.

فموجد هذا النظام الرباني (الإنسان) هو الله سبحانه وهو من بيده مفتاح التشغيل، والصلة بين العبد وربه قائمة ما دام حافظاً لحدوده، راجعاً إليه متوكلاً عليه، إلا يفعلْ تكنْ فتنة في الأرض

وفسادٌ كبير، ولا يفلح المرء بعدها في الدنيا ولا في الآخرة، وتنشأ في طريقة العقبات والعرaciل.

إذا نظرنا إلى حياتنا نظرة شاملة، فإنها تبدو كدارة كهربائية لها مفتاح، وأيّ عطل أو خلل يحدث في هذه الدارة فإننا قبل إصلاحه يجب أن نتفقد المفتاح ومصدر الطاقة هل هو في وضع التشغيل؟ فالخالق سبحانه بيده المفتاح، والعلاقة بخالقنا هي مصدر الطاقة المحرّكة، فإن كانت تلك العلاقة كما ينبغي أن تكون، فالمفتاح إذن في وضع التشغيل فلتتفقدَّ بعد ذلك تقصيرنا في النواحي الأخرى ولننظر في قراراتنا ونحاسب أنفسنا عليها.

فلتفقدَّ هذا المفتاح من حين لآخر.. هل هو في وضع التشغيل؟.. هل صلتنا بالله قوية؟.. هل العلاقة بيننا وبينه لم تنقطع؟.. إذن فنحن بخير لا يضرُّنا معه شُرُّ ما دامت السماوات والأرض. وأما إن كان الأمر غير ذلك فلن يجدي والله إصلاح العطب ما دام مفتاح التشغيل نفسه قد انطفأ. ومادمنا قد فقدنا الصلة بيننا وبين الخالق وذلك حينما تكون الأوامر في وادٍ، والقرارات في وادٍ آخر.

## إمكانية (برمجة) الإنسان لاتخاذ القرارات الصائبة

إن هذا المخلوق العجيب (الإنسان) هو آلة بالغة التعقيد وقد استفاد العلماء من الدراسات المعرفية التي تكشف عن تفكير الإنسان الداخلي وأحاسيسه وتصوراته التي تشَكُّل سلوكه الخارجي<sup>(١)</sup> وعلينا أن نعرف طرق التأثير في هذا الإنسان وهل بالإمكان برمجته لاتخاذ القرارات الصائبة؟

و هناك طرق متعددة يمكن أن تؤثر على قرارات الفرد سلباً أو إيجاباً منها :

١ - المعلومة :

فالعقل البشري وعاء لمختلف المعلومات التي تصبُّ فيه عَبْر أقماع الإدخال من مختلف المصادر والتي تؤثر فيه سلباً أو إيجاباً بحسب جودة المعلومة أو رداتها.

وقد امتلأت وسائل الإعلام سواء المقرؤة منها أو المسموعة أو المشاهدة بالغثٌ من المعلومات والمموج من السلوكيات والفحج

(١) انظر التفكير من المشاهدة إلى الشهود ص ٣٠

من العبارات مما يؤثر تأثيراً جوهرياً في سلوك الأفراد وقراراتهم.

وقد صدق المثل الأمريكي القائل (Garbage in garbage out)

ومعناه: إذا كانت المدخلات رديئة في حكم النهايات فإن المخرجات حتماً ستكون على شاكلتها.



(١)

أو بعبارة أخرى:



(١) جريدة الوطن السعودية، عدد غير معروف.

حيث من المحال أن تخرج المعلومة الفاسدة في صورة قرارات حكيمة أو أفعال راقية.

فالمصادر الموبوءة والمناهل الفاسدة تؤثر في سلوك الأفراد سلبياً من حيث لا يشعرون، وما أكثر النفيات السمعية والبصرية في عصرنا هذا والله المستعان.

وقال الغزالي<sup>(١)</sup> - رحمه الله - (إذا حصل العلم في القلب تغير حال القلب، وإذا تغير حال القلب تغيرت أعمال الجوارح)<sup>(٢)</sup> فبحسب نوعية العلم الذي يحمله صاحبه تكون تصرفاته وسلوكه بوعي وبدون وعي.

## ٢ - النشاط الفكري :

وقد أثبت علماء النفس أن ما يفكر فيه الإنسان هو الذي يؤثر على معتقداته وسلوكه فإذا كان تفكيره في صنع الله ونعمه كان ذلك سبباً في زيادة إيمانه والارتقاء بأعماله وسلوكه. وإن كان تفكيره في

---

(١) أبو حامد محمد بن محمد الغزالي المتوفى سنة ٥٠٥ خمس وخمسين هـ بمدينة طوس.

(٢) إحياء علوم الدين ج ٤ / ص ٣٨٩.

ملاذٌ وشهوته صرفه ذلك عن دينه وانحطَّ بأخلاقه وتصرفاته، وإن كان تفكيره في مخاوفه وأحاسيسه بالإحباط والفشل والتشاؤم كان ذلك سببًا في إصابته بالاكتئاب الاستجابي والأمراض النفسية الأخرى. لذلك ركز أخصائيو علم النفس المعرفي في علاجهم على تغيير التفكير الشعوري عند الإنسان، أي ذلك النشاط الفكري الذي يسبق عادة الاستجابات الانفعالية لدى الأسواء والمرضى.

وكثيراً ما يحدث هذا النشاط الفكري المعرفي بصورة سريعة تلقائية لا يلتفت إليها الإنسان إلا إذا دفع فيها النظر وسبر أغوارها.

كما أثبت العلماء أن كل عمل اختياري يقوم به الإنسان لا يكفي مطلقاً في أي لحظة من لحظات الليل أو النهار عن النشاط الفكري سواء شعر الإنسان بذلك أو لم يشعر.

إذن فالنشاط الفكري الداخلي كالخواطر والخيالات والانفعالات في الإنسان سواء شعر بها أو لم يشعر فإنها هي التي توجه سلوكه وتصرفاته الخارجية.

وهذا الاستنتاج يؤكّد صدق ما قرره الإسلام من أن التفكير في

خلق الله هو الحافز لكل عمل خير. كما توصلوا إلى أن هذا النشاط المعرفي إذا ازدادت قوته أصبح دافعاً للسلوك (Motive)، وإذا قام به الفرد وكرره فإن الأفكار الداخلية حينئذ تكتسب القدرة على الإتيان بهذه الأعمال بطريقة تلقائية حتى تصبح عادة متأصلة<sup>(١)</sup>.

لذلك قال ابن القيم - رحمه الله - : (داعي الخطرة، فإن لم تفعل صارت فكرة، وداعي الفكرة فإن لم تفعل صارت شهوة فحاربها، فإن لم تفعل صارت عزيمة وهمة، فإن لم تدافعها صارت فعلاً، فإن لم تداركه بضده صار عادة فيصعب عليك الانتقال عنها)<sup>(٢)</sup>.

فمنشأ كل قرار خاطرة أو فكرة. ومن هنا وجب مراقبة الخواطر وتغييرها قبل أن تصبح دافعاً يصعب إيقافه.

قال ابن القيم - رحمه الله - : (فالأفكار والخواطر التي تجول في النفس هي بمنزلة الحب الذي يوضع في الرحمى، ولا تبقى تلك الرحمى معطلة قط، بل لا بد لها من شيء يوضع فيها، فمن الناس من تطحن رحاه حبّاً يخرج دقيقاً ينفع به نفسه وغيره، وأكثرهم يطحن

(١) المصدر السابق ص ٣٢.

(٢) الفوائد، ص ٣١.

رملاً وحصىً وتبناً ونحو ذلك ! فإذا جاء وقت العجن والخبز تبيَّن له حقيقة طحينه !! )<sup>(١)</sup>.

### ٣- المؤثرات الخارجية :

إن أساليب التربية الأسرية تؤثر على سلوك الفرد وقراراته منذ نعومة أظفاره وتؤثر على اتجاهه الصواب والخطأ، ونحو الخير والشر فأبواه يهودانه أو ينصرانه. كما أن للبيئة المحيطة أثراً لا ينبعي تجاهله قال ﷺ : ((من سكن البادية جفا ومن اتبع الصيد غفل ومن أتى أبواب السلطان افتتن...))<sup>(٢)</sup>.

كما أن للصحبة أثراً مهماً في نحت الشخصية وتشكيلها والتأثير المباشر عليها قال ﷺ : ((المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يُخالل))<sup>(٣)</sup>. وقال : ((مثل الجليس الصالح و السوء كحامل المسك ونافخ الكير فحامل المسك إما أن يُحذِّيك وإما أن تبتاع منه وإما أن

(١) الفوائد، إبحث عنها.

(٢) رواه الترمذى وقال حسن صحيح ورقمه ٢٢٥٦ وذكره الألبانى في صحيح الجامع.

(٣) مسنَد الإمام أحمد، ورقمه ٨٤١٧ وقال الأرناؤوط إسناده جيد.

تجد منه ريمًا طيبةً ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد ريمًا خبيثةً<sup>(١)</sup>.

ومما زاد الأمر سوءًا على سوء البت المباشر من المنابع الموبوءة وتلك الثورة المعلوماتية غير المنقحة ولا المقاة والتي تصبُّ مباشرة في العقول الغضة الطيرية فساهمت بشكل مريع في تشكيل العقل المسلم في العصر الحديث بل في تشتيته وإبعاده عن مبادئه وقيمته.

انظر الكاريكاتير:



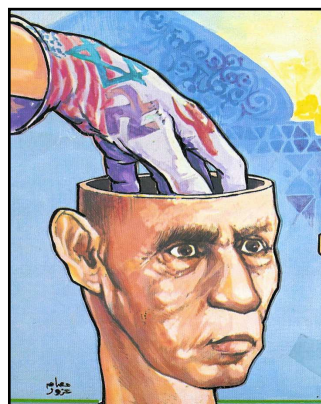
حينما نترك الأبناء يرضعون المبادئ والقيم من تلك الفضائيات المنحرفة فإننا بذلك نقتل فيهم الأخلاق والقيم الإسلامية النقية ونخرجهم مسخًا من البشر تابعين كالسائمة، ونخفر لهم حجر الضب بأيدينا

وما يفعله أعداء الأمة المسلمين اليوم هو محاولة لتزيين السيئة وإغرائهم بها وما نشاهده اليوم من تغريب للعقل المسلم وتبديل

(١) صحيح البخاري، باب المسك، ج٥/ص ٢١٠٤ .

(٢) الصورتان كاريكاتير من جريدة الوطن السعودية عدد غير معروف.

للعادات والتقاليد التي نشئوا عليها بعاداتهم المخلة وتقاليدهم المنحرفة.



وما نريده في هذا البحث هو تكييف العقول مع تعاليم  
الإسلام السمحنة وإعادة تقسيمها وتنظيمها (فرمتها)  
ولو نظرنا إلى ما بعد مجتمع صحابة رسول الله ﷺ ومن يلوذ بهم  
ثم من يلوذ بهم حتى نصل إلى عصرنا الحالي نجد تحولاً تدريجياً  
وانحرافاً يتعد بطيء عن الطريق المستقيم في كثير من الأخلاقيات  
والمثل وذلك لوجود مصادر دخيلة على الكتاب والسنة تبناها

---

(١) الصورة غلاف لمجلة الأمة القطرية عدد ٥٨ سنة ١٤٠٥ هـ.

المجتمع حتى أصبحت بعد ذلك جزءاً لا يتجزأ من عاداته وتقاليده، خذ على سبيل المثال لباس الرجل والمرأة في مجتمعنا المسلم والذي كان مبنياً على الاحتشام والستر، حتى دخلت تلك الأزياء المخللة بعفة المرأة وبكرامة الرجل ومرءوته فأفسدت الأذواق وأضحت لابسها لا يرى بأساً ولا ينكر عليه. وانظر إلى حلق الرؤوس والمثلة باللحى على هيئات غريبة كالقزع المنهي عنه وهم يرون ذوقاً رفيعاً وتحفظاً. وانظر إلى التعاملات المالية وما أصابها من دخن اليهود والنصارى من رباً وظلم ونجش.

ولو تقصّينا أسباب الانحراف عن الرعيل الأول وكيف بدأ الناس قرناً بعد قرن في الانحراف تدريجياً بطريقة غير ملحوظة حتى وصل الانحراف عنه بزاوية حادة. ومع بعد العهد وطول الشقة لم يعد الناس قادرين على تتبع الطريق المستقيم من بدايته فأضحتى كل جيل ينظر إلى السبل حوله فيرى أنه على التوسط والاعتدال وينظر خلفه مباشرة ليرى ويتأكد له أنه ما زال على الطريق، والحقيقة أنه ينظر إلى الزاوية التي انفرجت عن الطريق فيحسب أنها الطريق بعينه.

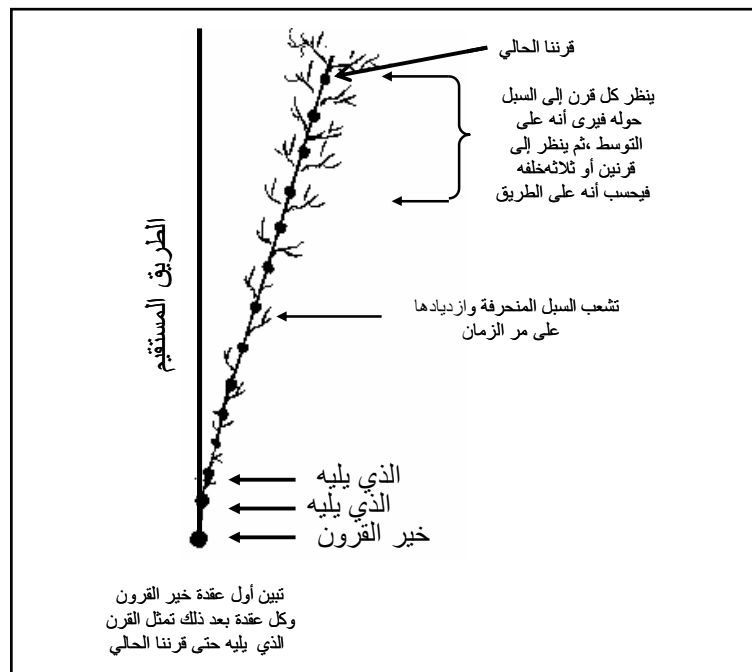
يجدر بالإنسان المسلم أن تكون معه (بوصلة) لتحديد اتجاهه

وتفقد مدى انحرافه عن الصراط وإلا ضلّ وحاد عن الطريق، واتبع السبل فذهبت به كل مذهب، كمثل الربان الذي يقود السفينة إن أزمع أن يقودها من اليمن إلى الهند بغير بوصلة وجد نفسه في الصين من حيث لا يدرى. فهو صلة المسلم هي مجموعة الأوامر والنواهي التي اشتمل عليها هذا الدين القويم، فلا بد أن يعرض نفسه عليها كلما عنّ له أمر، أو جدّ له جديد، ولا ينظرنَّ إلى فلان وفلان من أهل عصره بل ينظر إلى خير القرون حتى لا يحيد عنهم. قال الإمام الشافعي - رحمه الله - : لا تقل قال فلان وقال فلان ولكن خذوا من حيث أخذوا. قال ﷺ : ((لتُنَقْضَنَّ عَرَى الإِسْلَامِ عِرْوَةً عِرْوَةً فَكُلُّهَا انتقضت عِرْوَةً تُشَبِّثُ النَّاسَ بِالْمِنَاتِ تَلِيهَا، فَأَوَّلُهُنَّ نَقَضُوا الْحُكْمَ وَآخِرُهُنَّ الصَّلَاةَ)) <sup>(١)</sup>.

فقوله (عِرْوَةً عِرْوَةً) تبين البطء والتدرج في الابتعاد شيئاً فشيئاً. انظر إلى الحكم بما أنزل الله كيف كان وإلى أين انتهى، لقد انتهى إلى تعطيل الحدود وانتشار الظلم والجور وتحليل ما حرم الله.

(١) رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب التاريخ، باب إخباره عما يكون في أمته من الفتنة والحوادث، وقال الأرناؤوط إسناده قوي ورقمه ٦٧١٥.

وانظر إلى الصلاة كيف حرص صحابة رسول الله على إدراك تكبيرة الإحرام وعلى أدائها في جماعة وكيف حرصوا على الخشوع فيها وإقامة حدودها وموقتها، ثم انظر بعد تباعد العهد وتطاول العمر كيف فرّط الناس في إدراك تكبيرة الإحرام ثم تساهلهم في أدائها جماعة وكيف أصبحوا ينقرؤها نقرًا بغير خشوع، ولعل هذا الرسم يوضح كيف تدرج بهم الانحراف إلا من رحم الله :



ومن هنا كان لزاماً على المسلمين إيجاد طريقة مناسبة للعودة

بأنفسهم إلى الجادة وتشيّت أقدامهم على الطريق. وهذا ما نعنيه بالبرمجة.  
 فالبرمجة<sup>(١)</sup> كما يعرّفها المهندسون هي : مجموعة من الخطوات  
 التي تتحقّق مهمة معينة.

وهي مجموعة من الأوامر والأحكام توضع بصيغة معينة  
 لتحقّق هدفاً معيناً.

أساسيات برمجة العقل البشري:

هناك أساسيات يجب النظر إليها عند برمجة العقول البشرية

نوجزها في التالي :

#### ١- تنظيم مكتبة العقل :

من أهم الأمور في برمجة الإنسان على برنامج معين وتفعيل  
 معلومات معينة وتطبيقها عملياً هو إعادة ترتيبها وتصنيفها وفهرستها في  
 مكتبة العقل، نجد كثيراً من الناس لديهم من المعلومات كم هائل ولكنها  
 مبعثرة في مكتبة العقلية فهو لا يكاد يستفيد منها ولا يحسن استرجاعها  
 واستخدامها في اتخاذ القرار المناسب. فمن المهم إذن إدخال المعلومة المراد

---

(١) هذه البرمجة بعيدة كل البعد عن ما يسمى بالبرمجة اللغوية العصبية.

الاستفادة منها بطريقة منهجية ومدروسة على أنها سلسلة متعلقة بعضها بعض مع ما سبقها من معلومات حتى تؤثر في قرارات الفرد وآرائه.

(فكثير من المسلمين وحتى بعض العاملين للإسلام نراه يقدم بعض الجزئيات والفروع وبعض التكاليف الشرعية التي تكون في مرتبة السنن والنواقل أو المستحبات، ويقاتل في سبيلها وقد يقع في الحرام في سبيل الإصرار على تحصيلها، كما أنه قد يفوت فرضاً أو حقاً مسلماً في سبيل الانتصار لمندوب) <sup>(١)</sup>.

وهناك ثلاثة عناصر مهمة يجب أن تصاحب دخول المعلومة وهي عناصر متداخلة ومشتبكة مع بعضها البعض كالجزيء الكيميائي وقد سبق ذكرها في كيفية تشغيل النظام وهي:

- أ- عناصر أو جزئيات (component).
- ب- العلاقة (link) وهي تبين ارتباط المعلومة بالنظام.
- ج- صفة العلاقة أو نوعها (attribute).

تدخل المعلومة إلى عقل الإنسان مارقةً بهذه الأسس الثلاثة

---

(١) حول تشكيل العقل المسلم ص ٢٤ بتصرف.

بشعور أو بغير شعور أحياناً كالأمور البدهية كأن تدخل معلومة عن الله سبحانه وتعالى فيقوم الدماغ بجدولتها وتصنيفها على أن هذا الاسم له علاقة تبين ارتباطها بوجود الإنسان فهو الإله المعبد ونوع العلاقة هي العبودية.

شخص يسمى أحمـد هذا الشخص علاقـته أنه أخ لي مثلاً فنـعـ العـلـاقـةـ هيـ عـلـاقـةـ الأـخـوةـ.

الإسلام مثلاً هو ديني ويحدد مصيرـي ومـالـي باتـبعـ أوـامـرـهـ واجتنـابـ نـوـاهـيـهـ.

وـماـ يـؤـسـفـ لـهـ أـنـ نـرـىـ كـثـيرـاـ مـنـ مـسـلـمـينـ لـاـ تـكـادـ تـلـاحـظـ أـثـرـاـ لـتـصـنـيـفـ الـمـعـلـومـةـ فـهـوـ مـسـلـمـ هـكـذـاـ لـأـنـهـ وـلـدـ فـيـ بـيـئـةـ مـسـلـمـةـ وـهـذـهـ مـسـلـمـةـ سـئـلـتـ عـنـ سـبـبـ اـرـتـدـائـهـ لـلـحـجـابـ فـأـجـابـ بـأـنـهـ عـادـاتـ وـتـقـالـيدـ نـسـاءـ بـلـدـهـاـ.ـ فـكـمـ مـنـ مـسـلـمـ تـجـدـهـ يـصـلـيـ وـيـصـوـمـ وـيـحـجـ ثمـ تـجـدـهـ يـرـتـكـبـ الـكـبـائـرـ مـنـ زـنـاـ وـرـبـاـ وـشـرـبـ الـخـمـرـ مـاـ يـدـلـ عـلـىـ وـجـودـ فـجـوةـ كـبـيرـةـ بـيـنـ مـعـلـومـاتـ الـفـرـدـ وـقـرـارـاتـهـ.ـ أـوـ تـجـدـهـ شـخـصـاـ نـظـيفـاـ وـمـرـتـبـاـ فـيـ مـنـزـلـهـ ثـمـ تـجـدـهـ مـنـ أـقـدـرـ النـاسـ وـأـقـلـهـمـ حـرـصـاـ عـلـىـ

الممتلكات العامة، إذا اكتال لنفسه أو ابتاع استوفى وإذا كآل لغيره بخسهم. وهذه إحدى الشركات المسلمة تتأهب لنصرة النبي ﷺ وتنفق على ذلك بسخاء من جهة، ثم هي هي تنفق على برامج هدامة ومنحلة من جهة أخرى! هذا التناقض والتضارب في الموازين سببه عدم تبني الإسلام كنظام متكامل واتخاذه مرجعاً في جميع القرارات أي أن العلاقة والصلة بين المعلومة والتطبيق عملياً تكاد تكون مفقودة إما لعدم أخذ أوامره ونواهيه بقوة وعلى محمل الجد أو للجهل بها أو لإدخالها إلى العقل بطريقة خاطئة كمعلومة مستقلة لا علاقة لها بغيرها.

وقد ذمَ الله اليهود الذين حملوا التوراة ثم لم يطبقوا ما جاء فيها :

﴿ مَثُلُّ الَّذِينَ حُمِّلُوا الْتَّوْرَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثُلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِئْسَ مَثُلُّ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَيْنَتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلَمِينَ ﴾ [الجمعة: ٥]

وأمرهم أن يطبقوا ما فيها من تعاليم وأوامر بقوة فقال سبحانه :

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيشَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمْ الْطَّوَرَ حُذِّرُوا مَا

ءَاتَيْنَكُمْ يَقُوَّةً وَأَذْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقَوْنَ ﴿٦٣﴾ [البقرة: ٦٣].

والقوة هي الجدية في العمل والعزم على التطبيق.

والإسلام ينظم الذاكرة ويحرص على تنظيم إدخال المعلومة وإخراجها:

﴿مَا يَلْفَظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ﴾ [ق: ١٨].

إنه يعلم الحرص على الوعي بالخرجات والانتباه لكل كلمة

يقولها الإنسان. (إن مواقف الصلاة ومقادير الزكاة، وحساب

الأهله، وأحكام الأداء والقضاء، والحوال والفوات وكل الضوابط

دليل على تنظيم الشخصية ... هذه الشخصية التي كانت قبل

الإسلام سائبة بلا قيود ولا حدود ولا ضوابط<sup>(١)</sup>.

والجانب التطبيقي للمعلومة يجعل بالإمكان استرجاعها

بسهولة عند تحليل البدائل واتخاذ القرار.

بل يجعل بالإمكان استرجاعها مع كل متعلقاتها وروابطها لا

تختلف عنها لأن لذلك أعظم الأثر في اتخاذ القرار الأمثل، خذ مثلاً

على ذلك مشكلة المغالاة في إقامة الأعراس والولائم فعند تقييم

---

(١) حول تشكيل العقل المسلم ص ٢٥.

مساواةٍ لها في الغالب يُنظر إلى أنها مكلفة للشخص الداعي ومتعبه للمدعوين من حيث التأخير إلى منتصف الليل لا أكثر بينما لو نظرنا نظرة فاحصة لكل متعلقات المشكلة سنجد أنها عظيمة الضرر مادياً على الضيف والضيف معًا الذي سيتكلف الحضور وربما السفر من أجل ليلة، هذا فضلاً عن مجارة النساء في المغالاة في ملابس الأفراح وعلى الدولة التي ستخسر الأموال الطائلة المهدمة في أبواب لا تدرون على الدولة دخلاً ولا نفعاً اقتصادياً. إضافة إلى هدر الموارد من ضياع أفضل أوقات العبادة في الرقص والغناء الذي كان من الممكن تقديم وقته، وإتلاف كميات هائلة من الأطعمة التي تذهب في الغالب إلى سلة المهملات.

وهناك دراسة قام بها فريق من جامعة القصيم بينت أن موظفي الدولة يهدرون أكثر من ٨٤ ألف ساعة يومياً متابعة سوق الأسهم حيث إنهم يتذمرون أعمالهم ويتبعون حركة الأسهم الصاعدة والنازلة مما يجعلهم يقطعنون من أوقات العمل ويرفع من توتر أعصابهم وانشغالهم فكريًا فينعكس ذلك سلباً على أدائهم، ولو نظرنا إلى العمل بحد ذاته وبدون متعلقاته لقلنا إن هذا شأن خاص بكل موظف ولا دخل لأحد به.

ومثل ذلك الإسراف في استهلاك المياه وهدرها بلا حساب في الاستحمام والغسيل، ولو نظر رب كل أسرة إلى بيته بمعزل عن البيوت فلربما احتقر كمية المياه المستهلكة من قبل أسرته بينما لو اتسعت دائرة رؤيته فرأى أن كل بيت من بيوت الدولة سيفعل مثله لتبيّن له الآلاف بل الملايين من الأموال التي تخسرها الدولة يومياً بسبب ذلك. بل لو بلغ الشعب من الوعي بحيث يتعاونون مع الدولة في الإبلاغ عن التسرب الذي تعاني منه شبكات المياه ربما لطول الإهمال وسوء الصيانة لوفروا على الدولة الكثير. وهذه رؤية من لا ينطق عن الهوى من قبل ومن بعد فقد روى أنه عليه الصلاة والسلام مر بسعد وهو يتوضأ فقال : ((ما هذا السرف يا سعد قال أفي الوضوء سرف قال نعم وإن كنت على نهر جارٍ)).<sup>(١)</sup>

إذن عند تقسيم المشكلة لابد من النظر إليها كجزء من عدة أجزاء، وحبة في عقد حتى تكون في منظومة متكاملة، فلو جاء كل متنتزه على البحر فألقى مخلفاته فيه لا جتمع في البحر كم هائل من الملوثات.

---

(١) مسند الإمام أحمد بن حنبل، باب ما جاء في إساغ الوضوء، ورقمه ٧٠٦٥ وقال الأرناؤوط إسناده ضعيف لضعف ابن همزة وباقى رجاله ثقات.

وقد أشار الرسول ﷺ على هذا النوع من التفكير المنظم (systematic thinking) في حل المشكلة في حديثه حيث قال : ((مثل القائم على حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا على سفينة فأصاب بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها فكان الذين في أسفلها إذا استقروا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا لو أننا خرقنا في نصيينا خرقاً ولم نؤذ من فوقنا فإن يتركوهم وما أرادوا هلكوا جميعاً وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجوا جميعاً)) <sup>(١)</sup>.

كما أن الإسلام يحرص على ربط المعلومة بنظام التشغيل وتصنيفها في مكتبة العقل وذلك من خلال النية ودعوته إلى تجديدها قبل كل قرار قال ﷺ : ((إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى فمن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو إلى امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه)) <sup>(٢)</sup> وقال ((لا أجر لمن لا حسبة له)) <sup>(٣)</sup>.

(١) صحيح البخاري، باب تقويم الأشياء بين الشركاء، ج ٢ / ص ٨٨٢.

(٢) صحيح البخاري، باب بدء الوضي، ج ١ / ص ٣.

(٣) سنن البيهقي، باب النية في الطهارة الحكمية، ج ١ / ١٧٩، وصححه الألباني في الصحاححة ج ٥ ورقمها ٥٨٣.

وعن عمر رضي الله عنه قال : لا عمل لمن لانية له ولا أجر لمن لا حسبة له يعني لا أجر لمن لم يحتسب ثواب عمله عند الله عز وجل وعن ابن مسعود<sup>(١)</sup> قال لا ينفع قول إلا بعمل ولا ينفع قول ولا عمل إلا بنية ولا ينفع قول ولا عمل ولا نية إلا بما وافق السنة<sup>(٢)</sup>.

وخلاصة القول أن تنظيم مكتبة العقل يعطي الفرد القدرة على استرجاع المعلومة في أقصر وقت. كما أنه يعطي كفاءة عالية في تشغيل جهاز اتخاذ القرار المساعد وبالتالي الحصول على القرار السليم والأقرب للمثالية في الغالب.

## ٢ - رد المعلومة الفاسدة ما أمكن وتصنيفها في حالة دخوها :

سأله رجل رسول الله ﷺ فقال يا رسول الله ما يحل لي مما يحرم على فسكت رسول الله ﷺ فردد عليه ثلاثة مرات كل ذلك يسكت رسول الله فقال من السائل ؟ فقال الرجل أنا ذا يا رسول الله فقال

(١) عبد الله بن مسعود بن الحارث بن شميخ بن مخزوم بن صاهلة بن الحارث بن تميم بن سعد بن هذيل حليفبني زهرة كنيته أبو عبد الرحمن سكن الكوفة ومات بالمدينة سنة اثنين وثلاثين وأوصى أن يدفن بجنب قبر عثمان بن مظعون فدفن بالبقيع وكان له يوم مات نيف وستون سنة.

(٢) جامع العلوم والحكم ج ١ / ص ١٣ بإسناد ضعيف.

ونقر بإصبعيه : ((ما أنكر قلبك فدعه))<sup>(١)</sup>.

وفي ذلك حث على رفض المعلومة الفاسدة وعدم استخدامها في اتخاذ القرار.

وعن أبي ذر رضي الله عنه <sup>(٢)</sup> قال : قال رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه :

((اتق الله حينما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحوها وخلق الناس بخلق حسن))<sup>(٣)</sup>.

كم في هذا الحديث من أساليب راقية في ترشيد القرار وترشيح المعلومة قبل إدخالها فقوله : وأتبع السيئة الحسنة تمحوها لا يدل على إتباع العمل السيئ بأخر صالح فحسب، بل يتعدى ذلك إلى القول والنية والمعلومة فيحسن بالمسلم إذا دخلت إلى ذاكرته صورة محمرة

(١) كتاب الزهد لابن المبارك، باب ما جاء في قبض العلم، ج ١ ص ٢٨٤ وصححه الألباني في صحيح الجامع ورقمه ٥٥٦٤.

(٢) أبو ذر هو جندة بن جنادة ويقال جندة بن السكن ويقال بريد بن جنادة أبو ذر الغفاري المدني سكن الربذة سمع النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه وروى عنه، مات في خلافة عثمان بالربذة قاله البخاري وقال الذهلي قال يحيى مات أبو ذر بالربذة سنة ٣٢ وقال خليفة مات قبل عبد الله بن مسعود وصلى عليه ابن مسعود وما تأصله سنة ٣٢.

(٣) سنن الترمذى، ورقمه ١٩٨٧ وقال حديث حسن صحيح. وقال الألبانى حديث حسن.

فليتبعها بصورة حسنة فذلك أدعى أن ينساها ولا يشغل فكره بها. وإذا نوى نية سيئة أن يمحوها بنية طيبة.

ومن أدب الإسلام عند ورود المعلومة الفاسدة على القلب أن ينكرها.

قال ﷺ : ((من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فقلبه وذلك أضعف الإيمان)) <sup>(١)</sup>.

وإنكارها بالقلب يتطلب من المؤمن أن يحدث نفسه قائلاً : (اللهم هذا منكراً لا أرضاه) حتى لا يتشرّبها القلب فتنكّت فيه نكتة سوداء. وأن يُردها مباشرة بما يمحوها من الحسنات المناسبة. فيطلب لكل معصية منها حسنة تناسبها، فيأتي من الحسنات بمقدار تلك السيئات قال تعالى :

﴿ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ طَرَفِ الْهَارِ وَزُلْفَامِنَ الْيَلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدْهِنُنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرٌ لِلذِّكَرِينَ ﴾ [١١٤] .

مثال ما ذكرنا : أن يُكفر سماع الملاهي بسماع القرآن ومحالس الذكر، ويُكفر مس المصحف بغير طهارة بإكرامه وكثرة القراءة فيه،

(١) صحيح مسلم، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان، ج ١ ص ٦٩.

ويُكَفِّرُ شرب الخمر بالتصدق بالشراب الحلال. وعلى هذا فاسلك سبيل المضادة فإن الأمراض تعالج بضدتها<sup>(١)</sup>.

إن ربط جميع عناصر الدين في الذاكرة بعضها بعض في بوتقة واحدة ينمّي لدى الفرد ملكرة نستطيع أن نطلق عليها ملكرة (الحسّ الديني) ولعله عندئذ يدخل فيمن عنهم سيد البشر عليه الصلاة والسلام بقوله: (استفت قلبك) فما كل مسلم قادر على استفتاء قلبه فمن عمر قلبه حب الدنيا واتباع الهوى آنَّى لقلبه تلك التزاهة التي يستطيع معها أن يستفتيه، إنما يستفتي قلبه من اتبع أوامر الله ونواهيه وكان قلبه عامراً بخشتيه، فارغاً من حب الدنيا وسيطرة الهوى قال تعالى :

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِذَا مَنَّوا أَدْخُلُوا فِي الْمُسْلِمِ كَافَّةً وَلَا تَنْتَهُوا حُطُوتَ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾  
[البقرة: ٢٠٨]

أي ادخلوا في الإسلام جميعه بكافة أوامره ونواهيه قدر

(١) انظر منهاج القاصدين، ص ٢٨٦.

المستطاع وحينئذ يتكون لدى الإنسان تلك الملكة التي يستطيع معها أن يفرق بين الحق والباطل ويستفتني قلبه وإن أفتاه الناس وأفتوه.

فعن وابصة بن معدب<sup>(١)</sup> الأنصاري قال: أتيتُ رسول الله ﷺ وأنا أريد أن لا أدع شيئاً من البر والإثم إلا سأله عنه وحوله عصابة من المسلمين يستفتونه فجعلتُ أتحطّهم فقالوا إلينك يا وابصة عن رسول الله ﷺ فقلت دعوني فأدنو منه فإنه أحب الناس إلى أن أدنو منه قال: ((دعوا وابصة أدنى يا وابصة مرتين أو ثلاثاً). قال: فدنوت منه حتى قعدت بين يديه فقال: يا وابصة أخبرك أو تسألي. قلت: لا بل أخبرني. فقال: جئتَ تسألي عن البر والإثم؟ فقال: نعم. فجمع أنا ملء فجعل ينكت بهنَّ في صدري ويقول: يا وابصة استفت قلبك واستفت نفسك ثلاث مرات، البر ما اطمأنت إليه النفس والإثم ما حاك في النفس وتردد في الصدر وإن أفتاك الناس وأفتوك)<sup>(٢)</sup>.

(١) وابصة بن معدب بن الحارث بن مالك بن الحارث بن قيس بن كعب بن سعد بن الحارث بن شعبة بن دودان بن أسد بن خزيمة وأمه من ولد كعب بن سعد بن الحارث.

(٢) المنذري في الترغيب والترهيب بإسناد حسن ورقمه ٢٦٨٣ ، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب.

نجد بعض العلماء يصدر بعض الفتاوى التي تبدو شاذة يرفضها القلب ذو الحسّ الديني وما خرجت من ذلك العالم أو طالب العلم إلا لبعثرة علوم الدين في ذاكرته، لم يلملم شتاها وينظمها في عقد واحد. من هذه الفتاوى من أفتى باستحلال آلة الفوائد البنكية وأنها ليست من الربا، ومن أفتى باستحلال آلة الأورج وأنها ليست من المعاذف، ومن أفتى بجواز قصر الصلاة للمبتعثين بالخارج طوال سنّي إقامتهم، ومن أفتى للمرأة بجواز تلاوة القرآن بالترتيل والتجويد والتغني بصوتها الناعم أمام الرجل حتى يجيز قراءتها. كل هذه الفتاوى وغيرها إنما خرجت من عقول ذات مكتبات علمية قيمة ولكنها مبعثرة. والمكتبة المبعثرة مهما كبرت واحتوت شتى المعارف والعلوم فإنها إن لم تكن منظمة ومصنفة فإن صاحبها قد يعجز عن إيجاد جميع المعلومات المتعلقة بالموضوع أو استدعاء المعلومة في وقتها. ها هم بنو إسرائيل شهد الله لهم بالعلم ﴿وَلَمَّا جَاءَهُمْ كَتَبْ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ﴾ [البقرة: ٨٩].

إلا أنها معلومات لم تكن معدّة للعمل والاستخدام ولم تكن منظمة ومصنفة لكي تتداعى إلى الذاكرة وقت الحاجة.

### ٣- العودة إلى الاستقاء من النبع الصافي قدر المستطاع :

لقد مرّت بالعقل المسلم أزمات متتالية في العصور الأخيرة في ظل التحديات الكثيرة التي تمثل في موجات التغريب والغزو الفكري والعلوم الدخيلة الملتفة بالغايات في حين ابتعدناه عن نبع الهدى الصافي واستقاءه من هنا وهناك حتى شابته الشوائب. كما أسهم الجهل بالدين في اتساع الرقعة وبعد الهوة، هذا بالإضافة إلى جمود بعض العلماء وتقليلهم لمن سبقهم في أمور ينبغي إعادة النظر فيها والاجتهاد. وقد استشار الخليفة هارون الرشيد الإمام مالك أن يحمل الناس على ما في (الموطأ) فمنعه مالك وقال : قد تفرق أصحاب رسول الله في البلاد وصار عند كل قوم علم غير ما عند الآخرين. وهكذا الشافعي ينهى أصحابه عن تقليله بترك قوله إذا جاء الحديث بخلافه، وهذا الإمام أحمد يُذكر على من كتب فتاويه ودوّتها ويقول لا تقلدوني ولا تقلد فلاناً ولا فلاناً وخذ من حيث

أخذوا<sup>(١)</sup>. بالإضافة إلى أن كثرة الأخذ من فلان وفلان من الناس، وهذا ينطوي وهذا يصيب، يبتعد بنا عن النبع الأساس الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه (إن أصفى شيء من النهر ما أخذ عند مصبه مباشرة) وكذلك النص أبغى شيء فيه قراءته هو قرآنًا وسنة مبادرة، والمران على تفهمه وتدبره ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ﴾ وإن أذب شيء من الغيث ما كان منه قبل وصوله الأرض، واحتلاطه بالتراب، وكذلك النص الشرعي آية وحديثاً أذب شيء منه ما أخذت البصيرة منه بلا واسطة من شارح وتعليق ومذيل، وإن ما تراه من أكواם هائلة من الشروح إنما طرأت في عصور الوهن، وشحوب القرائح، وجمود الأذهان، وركود الخواطر، وفتور الهمم، وسقوط العزائم، وإن عصر الصحابة لم يكن إلا عصر نص يفهم على سياق اللغة، ويؤخذ على ظاهر الخطاب... وغالب النصوص الشرعية تقدم نفسها للناس في يسر وسهولة وإشراق،

---

(١) قواعد التحديد ص ٢٩٣.

وإنَّ جُلَّ الكتاب والسنة مبيَّن لا يحتاج إلى شرح ...<sup>(١)</sup>.

#### ٤- إعادة صياغة العلم. وإيجاد آلية لإيصاله إلى الأفهام بلغة

تناسب مع مفاهيم العصر ومفرداته وحذالو كانت مصحوبة بتقنية ما يسمى بالوسائل المتعددة (multimedia) مدعومة بالتدريب ثم التطبيق والممارسة؛ فبالرغم من تدريس مناهج الدين في المدارس بحيث لا يتم تخرج الطالب منها إلا وقد ألمَّ بجميع ما فرض عليه من أركان وواجبات إلا أنها لا تلمس هذه العلوم أثراً واضحاً ولا نكاد نجد لها تأثيراً على سلوك الأفراد وقراراتهم وكأنها دخلت إلى العقول بطريقة التكديس والخشوع ولم تتغير مع تغيير لغة العصر بل ولم تتنافس الزخم الهائل من المعلومات المنمق والمزخرفة التي تعارضها. فإذا وصلت المعلومة الرديئة إلى العقل بأسلوب منمق والجيدة بأسلوب رديء أو غير فعال، طغت المعلومة الرديئة على الجيدة أو على الأقل أبطلت مفعولها فلم يَعُدْ لها ذلك الأثر

---

(١) حدائق ذات بهجة، د/ عايس القرني ص ٥٥-٥٦.

الواضح في قرارات الأفراد. وما جعل بعض المسلمين يتهاfتون على العلوم الشرقية والغربية الحديثة في الإبداع وتنمية الذات والبرمجية اللغوية العصبية إلا افتقارهم إلى تلك الآلية التي وجدوها عند الغرب فتبنواها بما فيها من غير تمحیص ولا تدقیق لما تحتويه من أمور منافية للدين.

٥- التفكير المنظم (systematic thinking) في اتخاذ القرارات وحل المشكلات بناءً على تعالیم الدين الحنیف لا على التقليد والمحاکاة :

إن إعمال العقل وحّثه على العمل والتفكير المتسلسل والتبصر في الأمور وعواقبها على المدى البعيد من شأنه تحسين أداء الفرد وترشيد قراراته، ومن المؤسف أن نجد الغالبية العظمى من أفراد المجتمع تميل إلى المحاکاة والتقلید والقرارات الارتجالية التي لا تستند على أساس ولا تقوم على دليل، بل هي قوالب غربية بحثة للجنسين رجالاً ونساءً. ولا بأس هنا من أن نسوق بعض مقاطع من مقالات طائفة من أصحاب الرأي في صحفنا اليومية لأنهم إنما يحکون عن واقع المجتمع ومشكلات الأمة :

فهذه الدكتورة نجاح الظهار تقول : (خرجت إلى السوق في أحد المراكز التجارية ففوجئت بالمناظر الغربية التي رأيتها واعتقدت أنني في غير بلدي، والناس من حولي غرباء كأنهم قادمون من كوكب آخر أو أن ما أراه هو صفحات من مجالات الموضة المجنونة فقصصات الشعر الغربية بل والمقرفة فذاك لم يأخذ من الأسد شجاعته بل قصة شعره، والثاني استعار من الديك عرفه والثالث أخذ من الفأر ذيله. أما قصصات شعر الوجه فكانت أكثر عجباً فممنهم من حلق شاربه ورسم حول وجهه خطأً رفيعاً والآخر حلق لحيته ورسم حول فمه هالة رفيعة تدلّى من آخرها خصلات الشعر.. وإذا ما رأيت لباس هؤلاء علمت أن منشأه انعدام الحياة والرجلة ففتحة الصدر مشقوقة حتى الوسط وتتدلى من رقبته سلسلة ذهبية، واللافت في الأمر أن بعضهم قد زج حواجه أو وضع بعض المساحيق على وجهه.. أما الفتيات فقد رأيتهن يلبسن عباءات في غاية الإغراء

تفصّل حجم الجسد وتشفّع ما تحتها...).<sup>(١)</sup>

ويقول الدكتور طارق الجهني : كثير منا لا يفكّر فيها يعمّل .. إنما يعمل مثلما يعمّل الآخرون... . أحدهم يفتح صيدلية تجده الشارع كله صيدليات، آخر يستثمر في محطة بنزين تجده أكثر من محطة في شارع واحد، حتى الاستشاري الديني تجده يسير في الغالب على نسق واحد الكل يريد الحصول على الأجر من طريق واحد وهو بناء المساجد حتى أصبحنا نرى في الحي الواحد العديد من المساجد لدرجة أن المصلين في المسجد الواحد قد لا يتجاوزون صفاً واحداً في معظم الفروض.. بينما للأجر والثواب طرق عديدة كبناء دور للأيتام وأربطة العجزة وأوقاف يستثمر ريعها لإعالة المعذّمين، كما يمكن كسب الأجر من خلال التبرع بالأجهزة الكهربائية المختلفة للأفراد والجهات المحتاجة وتوفير فرص عمل للعاطلين ...<sup>(٢)</sup>.

وقد ابتكّت الأمة بهذه المحاكاة إلى حد بعيد فهذه البرامج

(١) دكتورة نجاح بنت أحمد الظهّار، جريدة عكاظ ١٤٢٥ هـ.

(٢) الدكتور ناصر محمد الجهني، جريدة المدينة، الاثنين ربيع الأول ١٤٢٦ هـ، عدد ١٥٣٣٥ بتصريف.

والقنوات الغثة التي تحاكي القنوات الغربية حتى تكاد تكون نسخة طبق الأصل منها فطريقة تقديم الأخبار واشتراك الرجل والمرأة في عرضها وأغاني الفيديو كليب وبرامج ستار أكاديمي الفرنسي الأصل وسوبر ستار. ولننظر إلى الآباء الذين ما إن ظهرت الهواتف الخلوية المسماة بالمحمولة حتى أصبحت متداولة في أيدي الجميع حتى أطفال المرحلة الابتدائية والمتوسطة دونها دراسة لخاطرها الصحية والأخلاقية الفادحة على النشء من جراء تداول الصور والرسائل المنحلة في غفلة من الأهل. لقد وصلت بنا المحاكاة إلى أبعد من ذلك بكثير فقد تخلّي البعض عن أهدافهم ونواياهم ليستبدلوا بها النوايا الغربية البحتة القائمة على المادة فتجد كثيراً من أصحاب القنوات الفضائية العربية يصرّحون بأن فرز وانتقاء البرامج يقوم على أساس الربح وأيها يحقق المشاهدة الأثثـر والدخل الأوفـر لا غير. ونجد أصحاب الفنادق والشقق المفروشة يُدخلون هذه القنوات على أساس رغبة العميل ولتحقيق المكاسب المادي الذي زرعه الفكر الغربي المادي في قلوب المحاكيـن من أبناء أمتنا الإسلامية.

يقول الدكتور سامي حبيب: (في الوقت الذي يتبع فيه ملايين المسلمين بقلوب وجلة بالونات الاختبار الإسرائيلية تمهيداً لتنفيذ المخططات الصهيونية هدم المسجد الأقصى وتهويد مدينة القدس بالكامل، وفي وقتِ الأمة أحوج ما تكون فيه للتعبئة النفسية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية والعسكرية للوقوف صفاً واحداً كالبنيان المرصوص في وجه الهجمة الاستعمارية الجديدة الشرسة لتعزيز معالم المنطقة العربية الإسلامية ومسخ هويتها التاريخية، تصرّ بعض الفضائيات العربية على الولوغ بشباب الأمة في مستنقعات الانحلال الأخلاقي والانحدار بهم إلى دركات الهاشمية الحضارية والسفه المالي من خلال برامج ما يسمى بـ«تلفزيون الواقع» الذي يمثل قفزة في الإفساد ليخرج به عن طور الإفساد عن طريق الأفلام والتعري إلى إفساد أذهان الناشئة ويربي جيلاً مائعاً من المسلمين بعيداً كل البعد عن قيم الحياة الإسلامية وكفى ببرامج التلفزيون جرماً أن يشهد لها الأعداء، صرح (دور قولد) نائب رئيس أركان الجيش الإسرائيلي فيما نقلته عنه جريدة (الواشنطن بوست)

الأمريكية (لقد أثبت برنامج سوبر ستار العرب أشياء كثيرة وأهمها أن

عدونا ليس المسلمين لكن عدونا الإسلام وتعاليمه ...)<sup>(١)</sup>.

وهذا الدكتور محمد شاوش يقول متقداً أصحاب القنوات

الفضائية العربية وأساليب عرضهم وانتقائهم للبرامج فيقول إنهم

(إما مقلدون للغرب أو مجتهدون بطريقة تعتبر غير علمية وغير

منهجية في الوصول إلى بيت القصيد وعين الحقيقة. فعندما تقضي

أمام بعض هذه البرامج ساعات تستمع إلى بعض الفنانين والفنانات

الذين أصبحوا يطّلُون علينا صباح مساء ليتحفونا بأفكارهم الضحلة

وطريقتهم المبتذلة ليقرروا للمشاهدين والمستمعين ما يجب وما لا

يجب وما هو صحيح وما هو خطأ ...)<sup>(٢)</sup>.

هذه المحاكاة لا تخلق إنساناً مسؤولاً، وعقولاً مفكراً، بل تخلق

مسخاً مقلداً، إمعة في آرائه، تبعياً في أفعاله لأبعد الحدود فاقداً

للشخصية التي هي من مقومات الإنسان الراشد صانع القرار. وكما

(١) الدكتور سامي سعيد حبيب، جريدة المدينة، ١٤٢٦ هـ العدد ١٥٣٤.

(٢) الدكتور محمد الشاوش، جريدة المدينة، ملحق أحوال الناس.

أوردنا آراء أصحاب الرأي والمشورة نورد بعضاً من أمثلة المحاكيين الذين لا تستند قراراتهم على أساس الكتاب والسنة، فيقول هذا الدكتور المفلسف مدافعاً عن برامج تلفزيون الواقع بأنه أسلوب يعتمد على الدراسات الإنسانية المتعلقة بالسلوك الإنساني وتحليل المعاني والحركات التي يقوم بها الأفراد وهي منهجية متتبعة في مجال البحث العلمي، ويستشهد بقول (ادوارد هول) ويصفه بأنه الأب الروحي للاتصال غير الكلامي ويعتبره مرجعاً مهمًا يعتمد عليه. فهذا الأخير معظم دراساته تتم عن طريق المراقبة. مراقبة الأشخاص في الأماكن العامة والمغلقة. ثم يدعى بأن هذه البرامج لها تأثير إيجابي على سلوك المشاهد لأنه يتعلم مفردات سلوكية جديدة عن طريق النقد أو الاتباع وفي رأيه الذي لا يستند إلى عقل فضلاً عن دين أن المشاهد يجب أن يقلد ويتعلم من الأفراد الذين يحصدون أغلب الأصوات المؤيدة لسلوكياتهم. وآخر يبارك كثرة الغانيات على الساحة العربية ويصفهنَّ بأنهنَّ رسول السلام بين المسلمين والغرب ليعلموا أن الإسلام لا يقوم على السيف والدم بل على الحب

والسلام على حد زعمه. والخلاصة أننا بعد دخولنا عصر العولمة أو الأمرة بمفهومها الصحيح تحول كثير من أبناء الأمة متبعين ولاهيين وراء تفاهات الغرب فانزلقوا مزالفهم إلا من رحم الله وهذا مصدق قوله ﷺ : ((لتتبين سنن من كان قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو دخلوا جحر ضب تبعتموهם. قلنا : يا رسول الله، اليهود والنصارى ؟ قال : فمن))<sup>(١)</sup>.

- النمذجة (modeling) : هي عملية تمثيل لنموذج ما أو نظام معين لفهمه وتطويره ومن ثم تطبيقه على الواقع. أو تحليل نموذج موجود لتسهيل عملية التعامل معه وتطبيقه.

- هدف النمذجة :

في هذا البحث نهدف من خلال النمذجة إلى فهم الإنسان والتعرف على مكوناته وتحليلها للارتقاء بأدائه وبرمجته على أنموذج السلف الصالح وذلك عن طريق إيجاد نظام تشغيلي فعال للعقل البشري يعمل على غرار عمل الويندوز الحديث وهو نظام (النوافذ)

---

(١) صحيح البخاري، باب قول النبي لتتبين ...، ج ٦، ورقمه ٢٦٦٩.

في الحاسب بديلاً للدوز القديم الذي لا يستطيع العمل عليه إلا المهرة والحاذقون. ولذلك نجد كثيراً من العامة يرون هذا الدين وكأنه طلاسم لا يتقن فك غموضه إلا العلماء فيرجعون إليهم في كل صغيرة وكبيرة فهم ذوو الكفاءات الذين يستطيعون فهم تلك المجلدات الدسمة التي لا ينصحون بها العامة لأنها ليست في مستوى أفهامهم. ومع تعميم نظام النوافذ بات من السهل استخدام أجهزة الحاسب والعمل عليها، حتى الطفل بات بقدوره اليوم أن يتعامل معه بما يناسبه من برامج.

هذا وإن من خطط الأعداء تعقيد هذا الدين على عموم الناس ليُضعفوا شوكتهم ويُلِبسوا عليهم دينهم، وقد مكثت الأمة قرونًا تحت سلطان الكفر وسيطرة الجهل وذلك لمعرفة الأعداء التامة أن عزّ هذه الأمة وعلوّها إنما يكون في تحكيم كتابها وسنة نبيّها. قال الشيخ أبو بكر الجزائري<sup>(١)</sup> في مقدمة كتابه "المسجد وبيت المسلم": (نظراً لصرف أعداء الإسلام المسلمين عن كتاب ربهم وسنة نبيهم

---

(١) الشيخ أبو بكر الجزائري المدرس بالمسجد النبوي الشريف وله مؤلفات عدّة منها أيسر التفاسير.

ليجهلوا فيضلوا فيسهل الاستيلاء على بلادهم ثم حكمهم وإذلاهم وإهانتهم واستغلال خيرات بلادهم ... فاحتالوا على المسلمين وصرفوهم عن القرآن والسنة فأصبح القرآن يقرأ على الأموات والسنة تقرأ للبركة لا لمعرفة العقائد والعبادات والأحكام والأداب والأخلاق، وحملوا المسلمين بواسطة رسل الشر الذين فرقوهم في العالم الإسلامي تحت راية التصوف ومشائخه حملوهم على أن يكتفوا بمصنفات فقهية مذهبية وعقائد أشعرية وماتريدية. وحججهم في ذلك أن القرآن والسنة فيها الناسخ والمنسوخ والخاص والعام والجمل والمبنى وأنّى لغير الخواص أن يعرفوا هذا. إذاً فلنبعد عن ساحة الخطأ والخطر ولنكتف بما وضع سادتنا الفقهاء وعلماء الكلام من الفقه فإن في ذلك غنيةً وكفاية وزيادة. وقالوا في تفسير القرآن صوابه خطأ، وخطؤه كفر، فأجلحموه كل مؤمن ومؤمنة عن قوله قال الله وأحل الله أو أمر الله أو نهى الله سبحانه وتعالى وأصبح القرآن لا يجتمع عليه اثنان أو أكثر لتدبره فضلاً عن تفسيره إلا ما كان من كبار الفقهاء وما أقلهم وصار المسلمون يعلمون أولادهم القرآن ليقرؤوه على الموتى في المقابر وبيوت الهالكين ومن السنة يقرأ البخاري للتبرك به ومن ثم أخذ المسلمون يجهلون ويضللون حتى

سهل على خصوم الإسلام وأعدائه من دول الغرب الاستيلاء على  
البلاد الإسلامية...<sup>(١)</sup>.

- كيفية النمذجة :

إن الإسلام نظام متكامل ومتراoط مع بعضه البعض ولا بد لتسهيل  
برمجة العقل على اتباع أوامره ونواهيه من عمل تصور شامل للحياة  
بأكملها وإعادة تخطيط وجدولة عقل الإنسان كما أسلفنا (formatting).  
ويتّم ذلك بداية ببيان الصورة الكاملة عن الكون ونحدد فيه  
موقعه ونبين علاقته بالإنسان وسبب وجوده فيه، فكل فرد منا  
بحاجة إلى أن يبسط أمامه خارطة الحياة وينشئ لنفسه خطة الطريق  
فإذا أتم ذلك بنجاح فهو غاية ما يطلبه الفرد وهنا تكمن قوة  
النمذجة فهي خطة محكمة لتحسين العمل وجودة الأداء في الدنيا  
والآخرة قوامها أوامر الله ونواهيه واحتساب حياته كلها الله عاملًا  
بقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِقِ لِلَّهِ رَبِّ

الْعَالَمِينَ ﴿١٦٢﴾ [الأنعام: ١٦٢].

(١) المسجد وبيت المسلم ص ٥-٦.

فعلى ضوء ذلك تتم الخطط والأهداف المرحلية المؤدية بعد ذلك إلى الهدف الأساس، وما من شك أن التخطيط المسبق يساعد على نجاح الخطة وتفعيلها بنسبة عالية، وللحفاظة على موارده من المدر والتسبيب. قال ﷺ: ((اغتنم خمساً قبل خمس : شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك))<sup>(١)</sup>. حتى وإن لم يستطع تحقيق جميع ما في الخطة من أهداف فإن نسبة نجاحه وفوزه بإذن الله في الدنيا والآخرة سوف تزداد ولن يضيع الله أجر من أحسن عملاً.

وت تكون خطة الطريق من عدة خطوات :

١ - حول الآمال والطموحات إلى أهداف مرحلية ولتصب جميعها في الهدف الأسمى الذي خلقت من أجله لأنه بذلك يكون قد أقنع نفسه وبرمجها على أن الهدف الأساس هو عبادة الله ونيل رضاه. كثير من الناس ينخرطون في تحقيق أهدافهم المرحلية وكأنها

---

(١) رواه الحاكم في المستدرك (٤/٣٠٦)، عن ابن عباس وصححه الحاكم ووافقه الذهبي، وذكر نحوه الألباني في صحيح الجامع برقم (١٠٧٧).

المُهُدُّفُ إِلَيْهِ فَيَعْمَلُ لَهُ وَكَأْنَهَا غَايَتِهِ وَمُنْتَهِيَ أَمْلَهِ وَبَدَلًا مِنْ عِبَادَةِ اللَّهِ تَجْدُهُ يَعْبُدُ الْوَظِيفَةَ أَوِ الْدَّرْجَةَ الْعُلْمِيَّةَ وَهَكُذَا .

٢- قَدْرُ الْمَسَافَةِ مِنْ نَقْطَةِ الْبَدَائِيَّةِ حَتَّى النَّهَايَةِ ثُمَّ اقْدَفْ بِحَبْلِ آمَالِكِ إِلَى هَنَاكَ :

هَذِهِ الطَّرِيقَةُ تَعْدُّ أَسْلُوبًا نَاجِحًا فِي تَتَّبِعُ وَتَحْدِيدِ الطَّرِيقِ الْمُوَصَّلِ لِلْهَدْفِ. إِنَّ الْمُتَسْلِقَ لِقَمَمِ الْجَبَالِ يَرْمِيُ الْحَبْلَ بَادِئَ ذِي بَدْءٍ إِلَى الْهَدْفِ وَيَسْتَبِّهُ فِي أَعْلَى الْقَمَمِ ثُمَّ يَبْدأُ الصَّعُودَ دَرْجَةً بَعْدَ دَرْجَةٍ مَتَمَسِّكًا وَمَتَبَعًا ذَلِكَ الْحَبْلَ حَتَّى يَصُلُّ إِلَى الْقَمَمِ. كَذَلِكَ الْمُهَنْدِسُ الْمُعَمَّارِيُّ إِذَا عَزَمَ عَلَى إِنْشَاءِ مَبْنَى مِنْ عَدَدِ طَوَابِقٍ فَإِنَّهُ يَبْدأُ بِتَصْمِيمِ أَعْلَى طَبَقَةٍ فِي الْمَبْنَى بِمَوَاضِعَهَا الدَّقِيقَةِ ثُمَّ يَبْدأُ فِي النَّزُولِ طَابِقًا طَابِقًا حَتَّى يَصُلُّ إِلَى الْأَسْاسَاتِ وَالْقَوَاعِدِ. أَمَّا عِنْدِ التَّنْفِيذِ فَإِنَّهُ يَسْرِعُ فِي الْبَنَاءِ مِنْ الْأَسْاسَاتِ وَالْقَوَاعِدِ ثُمَّ يَصْعُدُ بَعْدَ ذَلِكَ طَابِقًا طَابِقًا، لِأَنَّهُ إِنْ لَمْ يَفْعُلْ ذَلِكَ قَدْ لَا يُسْتَطِعُ تَقْدِيرُ الطَّاقَةِ الْاسْتِيعَابِيَّةِ وَقَدْرَةِ التَّحْمِلِ لِكُلِّ طَابِقٍ.

حَسَنًاً .. فَلِنَفْتَرَضَ الْآنَ أَنْ شَخْصًا مَا يَدْرِسُ فِي الْمَرْحَلَةِ

المتوسطة وضع هدفاً مرحلياً هو الوصول إلى أعلى درجات العلم وهي درجة الدكتوراه، هنا يقذف بالخبل حتى يصل إلى تلك الدرجة ثم يقدر المسافة وعلى ضوئها يستطيع أن يؤكّد بأنّ عليه اجتياز مرحلة الماجستير ثم البكالوريوس بأعوامها الأربعـة ثم الثانوية بأعوامها الثلاثة إلى أن يصل إلى مكانه فيكون بذلك قد رسم الطريق وبيّنه.

٣- تعريف وحدة القياس : لابد من الدقة عند تحديد المهدـف وبيان مواصفاته، فلنفترض أن شخصاً ما قد حدد هدفاً مرحلياً وهو الحصول على درجة الدكتوراه. عند تعريف هـدف كـهذا لابد من بيان نوع التخصص ثم سبب الاختيار وهو ما يسمى بوحدة القياس، هل هو للعمل في المجال الأكاديمي في جامعة من الجامـعات أو للعمل في أي جهة أخرى أم هو فقط الجـاه والمـكانة الاجتماعية، فإن ذلك يحدد مصدر الشهادة ووجهتها. وما أكثر من يـشتـرون الشـهـادات للـجـاهـ والمـكانـةـ الاجتماعيةـ منـ تلكـ الجـامـعـاتـ التجـارـيةـ المشـبـوـهـةـ،ـ أماـ إنـ كانـتـ وـحدـةـ الـقـيـاسـ هـيـ

العمل فلا بد من اختيار جامعة معترف بها دولياً ولها صيتها وسمعتها.

٤- تحديد جميع الموارد مادية وصحية وزمنية وعلمية وقدرات عقلية ومهارات وغيره.

وتعتبر الوقود الذي يمدُّ الفرد بالطاقة لبلوغ الهدف المنشود فمن وضع هدفه أن يكون طيباً على سبيل المثال فإن وسيلة ذلك بعد الاستعانة بالله عز وجل هو اختيار التخصص العلمي منذ البداية وأن يجده ويجهد بحيث يصل إلى ما فوق ٩٠٪ في مجموع الدرجات، هذا بالنسبة للأهداف المرحلية أما الهدف الأساس وهو الجنة فإن وسيلة ذلك هو استغلال تلك الموارد بعد تحقيق متطلبات الدنيا في عبادة الله.

٥- تحديد جميع المتطلبات والواجبات وعقبات الطريق المتوقعة لما في ذلك من أهمية عظيمة في الوصول للهدف المنشود فمن يضع هدفه أن يكون مهندساً مثلاً وقدراته العقلية لا تسمح له بفهم المسائل الرياضية واستيعابها قد لا يصل إلى هدفه . ومن يضع

هدفه أن يعمل في مجال الطيران مثلاً وهو ضعيف البصر فإنه بذلك يهدر وقته ويضيع ماله وصحته سدى.

٦ - ابدأ السلم من أول درجة ولا تحاول القفز لعدة درجات لأن ذلك يقلل من إتقان العمل وإحسانه، وهدف النمذجة أن يكون العمل وفق أسس ثلاثة سبق ذكرها وهي (الإحسان والتنويع والإكثار) فقليل متقن خير من كثير لا إتقان فيه.

٧- ربط الأوامر بمحفظاتها والنواهي بوعيدها وتهدياتها لحث النفس على تفعيلها والاستقامة على حدودهما وذلك لا يتأتى إلا بالعلم والاطلاع.

بعد بيان الصورة كاملة من الهدف والمتطلبات والوسائل والموارد وغيرها لابد بعد ذلك من بيان الجدول الزمني الكامل للحياة الحقة (time horizon) لتسع دائرة قراراته وللشعور بالارتباط بالمستقبل البعيد ودمجه مع القرارات اليومية لأن قرارات الإنسان مؤثرة في جميع الدائرة الزمنية للحياة. فما من إنسان إلا ولديه نظرة مستقبلية تتأثر قراراته تبعاً لها، فمن الناس من تنحصر

دائرة تفكيره المستقبلية حتى نهاية يومه الذي يعيشها فقط، ومنهم من ينظر إلى أسبوع قُدُّماً، ومنهم إلى شهر ومنهم إلى سنة ومنهم إلى حياته الدنيا ككل إلى ستين أو سبعين سنة إلى الأمام. وهذه النظارات من قريب ومن بعيد لها أعظم الأثر في التحكم في قرارات الفرد والتأثير عليها؛ فالذى ينظر إلى يومه فقط أو حتى إلى حياته الدنيا من لا يؤمنون باليوم الآخر نجد أنهم أقصى ما ينحططون له هو سوء التقادع فذلك مبلغهم من العلم، فيدرسون أوضاعهم المستقبلية حتى ذلك الحدّ وطرق توفير المعيشة الرغدة والاستقرار المادي حينئذ، فجعل قراراتهم تتأثر بالتخفيط لذلك اليوم الذي يراه بعيد المدى بل هو يمثل أبعد المدى في دائرة المنظورة.

أما المسلم فينبعي له توسيع هذه الدائرة وتجاوز هذه المسافة إلى ما بعد الموت والحساب، إلى دار المقامات الأبدية، فحياته لا تنتهي بانتهاء هذه الحقبة الدنيوية القصيرة بل هي مرحلة تتبعها مراحل (البرزخ - يوم الحساب - الدار الآخرة) فإذا دمج هذه المراحل مع بعضها البعض وتصور أن حياته لا نهاية فإن قراراته حتماً سوف

تتأثر تبعاً لذلك فهو الآن يعمل العمل يرجو أن يرى ثوابه في الدار الآخرة ويمتنع من غيره خشية أن يرى عقابه هناك.

﴿ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾

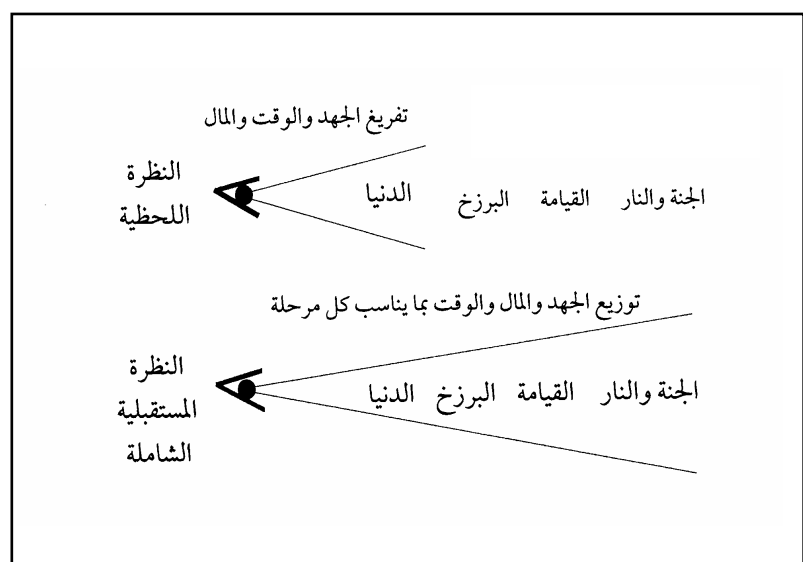
[الأنعام: ١٥].

فتجده يبتعد عن التعامل بالربا حتى لا يسبح في نهر الدم الذي يلقم فيه الحجارة ثم لا يخرج منه حتى قيام الساعة. ويقرأ سورة الإخلاص فيردها عشرأ حتى إذا ختمها يتصور أنه قد شيد في الجنة قصرأ، إنه يتخيّل جنته قطعة أرض ينبغي عليه بناؤها وتشييدها في هذه الدنيا حتى إذا ذهب إليها وجدها حدائق غناء وقصوراً منيفة. وهذا هو يتلو القرآن متخيلاً أنه يصعد في درج الجنة فيعتلي بجنته حتى يضعها في أعلى القمم، ثم ما هو يتعامل مع غيره بالحسنى يبتغي القرب من سيد الخلق ﷺ القائل: ((إِنَّمَا أَحُبُّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبُكُمْ مِّنِي مَجْلِسِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا وَإِنْ أَبْغَضُكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدُكُمْ مِّنِي مَجْلِسِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ الشَّرِّارُونَ وَالْمُتَشَدِّقُونَ وَالْمُتَفَهِّقُونَ)).<sup>(١)</sup>.

(١) سنن الترمذى ورقمه ٢٠١٨ وقال حديث حسن غريب وقال الألبانى حديث صحيح.

بل إن من غير المسلمين من يعتقد بوجود الجنة وأنها تكون لكل من حسن خلقه وسلم الناس من أذاه لذلك فإن ذلك الاعتقاد وحده كفيل بأن يؤثر على قراراته ويحسنها، فيما بال من لا يُقدم على أي عمل إلا بثواب أو عقاب وهذا شأن المسلم لا يُقدم على عمل إلا هو يرجو من الله عليه الثواب ولا يحجم عن عمل إلا وهو يخاف من الله عليه العقاب.

وهذا الشكل يبين الفرق بين النظرة اللحظية للحياة وبين النظرة الشمولية.



فإذا رسم هذه الصورة المتكاملة عن الحياة بمراحلها وحدد الهدف والوسائل والموارد وقام بتعريف المتطلبات يكون بذلك قد أعاد تخطيط مساحة الذاكرة وجدوها (Formatting) فهو الآن يعلم حجم الدنيا وما يحتاجه فيها وهو الآن يقدر لكل مرحلة قدرها، حتى إذا تلقى أي معلومة جديدة وضعاها في خانتها الصحيحة. ضمن إطار كلي، حتى إذا نظر وتفكر في أمر ما استحضر في ذاكرته كل ما يختص بذلك الموضوع من معلومات يعرفها. و إلا فإن الذاكرة ستتلقف بالمعلومة الجديدة وتكتسها في مكان بين طياتها فتكون في عداد المعلومات غير الفاعلة في القرار لأنه غير قادر على استرجاعها في وقتها المناسب (un retrievable data) كالذى يدخل المسجد مثلاً لأداء الصلاة فيتظم في صف من الصفوف وهو يعلم فضل سد الثغرات ويعلم فضل الصفوف الأولى ويرى الثغرة في الصف الذي أمامه ثم لا يجد نفسه تتقدم فتسد تلك الثغرة ليحصل بها على أجرين أجر سد الثغرة وأجر الصف المتقدم. وقد يدخل السوق وعنه علم مسبق بدعاء السوق

وفضله العظيم ولكنه لا يستحضره هناك ولا يشتد حرصه لتطبيقه.

إذن هناك معلومات تدخل الذاكرة المبعثرة فتخزن بين طياتها

وتصبح منسية وغير نشطة.

ونستطيع إعادة تنشيط المعلومة وجعلها نافذة وفاعلة

بعدّ خطوات (active) :

١- إدخال المعلومة باستغلال أكثر من حاسة ما أمكن كالسمع  
والبصر معاً.

٢- أن يتم إدخالها بطريقة منهجية ومنظمة.

٣- العمل بها.

٤- الدعوة إليها أو تدريسها.

وما يؤخذ على بعض دعاء اليوم هو الخوض في الجزئيات  
والتفصيلات قبل الربط الكلي وبيان الصورة الكلية في البداية فينتاج  
عن ذلك تصغير لدائرة المتلقين وحصر لها فتدور معظم قراراتهم في  
فلكلها وهذا ما يسمى بالنظرة القاصرة أو المحدودة.

فعلى سبيل المثال هناك من يدعوا للأخذ بالأسباب المادية

للنصرة على العدو وأن الأمة تأثم إذا تقاус أفرادها عن صنع الطائرة مثلاً أو زرع شجرة هي بحاجة إليها للاكتفاء والاستغناء عن العدو، بهذه النظرة الجزئية يكون قد حصر المتكلمين في دائرة الأسباب المادية بل لابد من بيان الصورة الكاملة والتي تمثل في وهن الأمة وحب الشهوات والتتعلق بالدنيا والبعد عن الله وقلة اليقين وعدم الثقة بموعده.

﴿إِن يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِّنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾ [آل عمران: ١٦٠].

﴿وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشَرَى لَكُمْ وَإِنَّمَّا يَنْطَمِّنُ قُلُوبُكُمْ بِهِ وَمَا أَنْصَرَ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾ [آل عمران: ١٢٦].

ويبيّن الحلول للرجوع إلى الله ويربط ذلك بالنصر ثم يدعم ذلك ببذل الأسباب المادية ممثلاً قوله تعالى:

﴿وَأَعْدُوا لَهُمْ مَا أُسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ﴾

تُرْهِبُونَكُمْ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ لَا  
يَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُوْفَى  
إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴿٦٠﴾ [الأفال: ٦٠].

فعندئذٍ تكتمل الصورة في الأذهان وتسع الدائرة.

كذلك الطيب ينبغي أن يبين لمرضاه أسباب المرض الأخرى من  
بعد عن الله والتمادي في اقتراف الذنوب والمعاصي وضرورة الرجوع إلى  
الله والتوكل عليه في الشفاء بداية ولا بأس من العلاج بعد ذلك.

إن إغفال العامل المعنوي ينمي قناعة الإيمان بالماديات والتوكل  
عليها حتى يصل به الأمر إلى أن يتبع عن التوكل على الله بالكلية  
والعياذ بالله كبعض الدعاء إلى العلمانية اليوم.

ومن مميزات (جُدُولَة) العقل وبرجته على الهدف أن الفرد إذا  
وصل إلى الهدف الدنيوي الذي يكون قد نصبه لنفسه تتلاشى  
أعضاؤه وتبدأ همته في الفتور وكأن عقله يرسل إشارة أن ها قد  
أحرزنا الهدف فلنتوقف.

مثال : قد يضع شخص ما هدفاً مادياً وهو تحقيق نصف

مليون ريال سنوياً ويبداً حثيثاً في إحرازه والسعى من أجل تحقيقه بناءً على نظرته الشاملة بأن الحياة مرحلة قصيرة ولا ينبغي أن يوغل فيها بعمق وأن سعيه في ذلك من أجل الالكتفاء المادي له ولأسرته وأن الدار الآخرة هي الأبدية وهي المعول عليها فإنه هنا ما إن يبلغ الهدف المنشود حتى تفتر همته ويبداً في التكاسل عن طلب المزيد من الدنيا مع استمرار الهمة في العمل من أجل الآخرة والتي لا يتحقق هدفها إلا يوم القيمة. أما الأفراد الذين لا يجدون مكتباتهم العقلية وينظمونها تجدهم يطلبون المزيد والمزيد للدنيا وكأنهم مخلدون وهؤلاء ينطبق عليهم قوله ﷺ :

((لو كان لابن آدم واديان من مال لا بتغى وادياً ثالثاً ولا يملا جوف بن آدم إلا التراب ويتوب الله على من تاب))<sup>(١)</sup>.

ثم تجده يعلل ذلك بأنه مطالب بتعمير الدنيا فيسهل على هؤلاء دخول عامل هوى النفس وسيطرته على القرارات بدلاً من العقل، وقد كثراليوم أصحاب الأهواء الذين تحكمت حظوظهم الخاصة ورغباتهم الدينية في قراراتهم تحت مبررات خاطئة وليس

(١) صحيح مسلم، ج ٢ / ص ٧٥٠ ورقمه ١٠٤٨.

من الحكمة في شيء فهناك عوامل عدة تدخل على أصحاب الذاكرة المعاشرة فتحكم قراراتهم أو يكونون أكثر عرضة لها بينما يضمحل دور العقل عن النظر في البديل وتحيصها وينحصر في تخزين المعلومة وإنفاذها. تلك العوامل هي :

- أ. هوى النفس.
- ب. الجهل.
- ج. إرضاء الغير.
- د. وساوس الشيطان.

و ما تجدر الإشارة إليه أن للهدف الأخروي خصائص يتميز بها عن الأهداف الدنيوية :

- ١ - أنه ليس له حد أقصى مهما استكثر منه الفرد فهو لا يتنهى إلى نهاية.
- ٢ - ليس له حد تشبع و اكتفاء.

قال ﷺ : ((لن يشبع مؤمن من خير حتى يكون متهماً بالجنة))<sup>(١)</sup>.

٣ - ليس من وسيلة من وسائل الوصول إليه إلا ولها نطاق يتراوح

---

(١) رواه الترمذى و قال : حديث حسن. و الحديث بلفظه في رياض الصالحين ، و رقمه ١٣٩٤ و ضعفه الألبانى.

بين الفاضل والمفضول.

فينبغي للفرد أن يحدد مستوى الطموح الذي يتطلع للوصول إليه وهل هو من يتطلعون إلى القمم أم إلى السفوح. ومن المعلوم أن تحقيق درجة الكمال وهي ١٠٠٪ من أهداف الدنيا أمر غير ممكن بالمرة. أما هدف الآخرة فمن الممكن تحقيق الحد الأقصى فيه بعد فضل الله ومنتها وهو الفردوس الأعلى.

ومن المهم الأخذ في الحسبان طاقة الفرد وقدرته ومهاراته. فقد يضع شخص مستوى هدفه دخول الجنة فقط بدون تطلع إلى درجاتها العُلُّى كالأعرابي الذي سأله رسول الله ﷺ عن الإسلام فقال له : خمس صلوات في اليوم والليلة فقال هل عليَّ غيرها قال : لا إلا تطوع قال رسول الله ﷺ وصيام رمضان قال: هل عليٌّ غيره؟ قال : لا، إلا أن تطوع. قال : فأدبر الرجل وهو يقول : والله لا أزيد على هذا ولا أنقص. قال رسول الله ﷺ أفلح إن صدق<sup>(١)</sup>.

و قال ابن بطال دلّ قوله أفلح إن صدق على أنه إن لم يصدق

---

(١) صحيح البخاري ، باب الزكاة، ج ١ / ص ٢٥ ، ورقمه ٤٦.

فيما التزم لا يفلح<sup>(١)</sup> ومعنى الفلاح هنا دخول الجنة كما ورد في رواية ((لئن صدق ليدخلن الجنة)) فالفلاح معلق على قوله (ولا أنقص) إذ لو نقص عن هذا الحد وهو الأدنى لم يفلح.

وهذا لا يستدعي التخطيط وذلك لزيادة نسبة الموارد على الوسائل والمتطلبات، إنما يكون التخطيط عند شح الموارد.رأيت الفرق بين طالب الامتياز والطالب الذي جل همه الحصول على درجة القبول فحسب فإن هذا الطالب لا حاجة له لبذل الجهد والتخطيط وتنظيم الوقت وبباقي الموارد أما طالب الامتياز فإنه يضنُّ بوقته حتى في سبيل راحته فقد لا ينام الليل ليوفر هذا المورد لدراسته وتحصيله هذا بالإضافة إلى أنه قد لا يكتفي بكتاب واحد بل يبحث عن المزيد من المصادر التي تفيده وترزيد من علمه وتجده يستاء ويشتد حزنه على الدرجة الواحدة يفقدها.

فمن أراد الدرجات العلى والعمل لها لابد له من تنظيم وقته واستغلال شبابه وصحته وماله في سبيل تحقيق ذلك.

---

(١) فتح الباري ج ١ / ص ١٠٨.

فالحاجة إلى البرمجة تنشأ عندما يكون الطلب أكثر من الإمدادات.

- كيف تضع نموذجاً يشمل جميع الأوامر والتواهي لي sisir عليه الفرد ويساعده على ترشيد القرار واستثمار الموارد بالطريقة المثلث.

يجب أن يكون لكل إنسان نظام تشغيل خاص به مستنبط من النموذج العام (الإسلام) ومتواافق معه ومبني على الواسع والطاقة إذ من المحال أن يستطيع الفرد أن يلم بجميع شرائع الدين من أوها إلى آخرها وعلى وجهها الأكمل بل يأخذ منه ما يتواافق معه ويسهل عليه تطبيقه والسير على منهجه فديتنا مبني على اليسر والسماحة، قال ﷺ : ((إن الدين يسر ولن يُشَادَ الدِّينَ أَحَدٌ إِلَّا غَلَبَهُ فَسَدَّدَهُ وَقَارَبَهُا...))<sup>(١)</sup> وقال : ((أَحَبَ الدِّينَ إِلَى اللَّهِ الْخَيْفِيَّةُ السَّمْحَةُ))<sup>(٢)</sup> القائمة على التوسيط، فنظام التشغيل الأساس عظيم الاتساع ولا يستطيع الفرد الإمام بجميع عناصره لذلك قال ﷺ : ((إن هذا الدين

(١) صحيح البخاري، باب الدين يسر، ج ١ ص ٢٣ ورقمه ٣٩.

(٢) المصدر السابق.

متين فأوغلو فيه برق))<sup>(١)</sup> وهذا جوهر الاختلاف بين المسلمين إذ ليس من الممكن وضع أنموذج واحد لجميع الأفراد فكلّ له متطلباته وموارده وأهدافه الخاصة. ولكن يجب لكلّ أنموذج أن يكون ضمن الدائرة الشرعية ولا يخرج عنها قدر أمنلة. فكلّ أنموذج يجب أن يحتوي على البنود التالية والتي سبق ذكرها :

- ١- وضع جميع الأوامر والنواهي بحدودها وشروطها ونطاق عليها الوسائل الموصولة للهدف.
- ٢- تحديد المتطلبات الخاصة بالفرد صاحب الأنموذج.
- ٣- تحديد الموارد (مال، صحة، علم، وقت).
- ٤- تعريف كلّ وسيلة وما تحتاجه من موارد، ومن الأمور المحتملة أن تشتراك عدة وسائل في مورد واحد لذا لابد من توزيع الأعمال بحسب الأهم والأولى والمدود الأعلى للحسنات.
- ٥- إعطاء كلّ وسيلة (ثقلًا) أو وزنًا (weighting factor) وهي الأجور المحفزة على العمل وذلك كما قال ﷺ : ((أيكم يجب أن

(١) رواه أحمد، مسنن أنس بن مالك، ورقمه ١٣٥٢، وقال الأرناؤوط حسن بشواهد.

يغدو كل يوم إلى بطحان أو العقيق فيأتي منه بناقتين كوماين في غير إثم ولا قطع رحم)، فقلنا : يا رسول الله نحب ذلك ، قال : ((أفلا يغدو أحدكم إلى المسجد فيعلم أو يقرأ آيتين من كتاب الله خير له من ناقتين وثلاث خير له من ثلاثة ، وأربع خير له من أربع ، ومن أعدادهن من الإبل))<sup>(١)</sup> . قوله : ((من قال سبحان الله العظيم وبحمده غرست له نخلة في الجنة))<sup>(٢)</sup> وقال : ((ما من عبد مسلم يصلي الله تعالى كل يوم شتى عشرة ركعة تطوعاً غير فريضة إلا بني الله له بيتاً في الجنة ، أو إلا ببني له بيت في الجنة))<sup>(٣)</sup> .

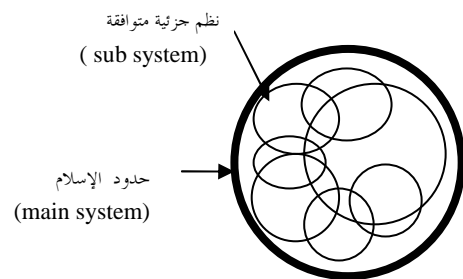
ونستطيع أن نوضح بالشكل دائرة الإسلام الكبرى (النظام العام) (main system) وهي جميع الأوامر والنوادي . ثم نظم الأفراد الجزئية (sub system) المتواقة مع النظام العام ومع موارد

(١) صحيح مسلم ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها ، باب فضل قراءة القرآن في الصلاة وتعلمها ، ج (١/٥٥٢) ، ورقمها (٨٠٣) .

(٢) رواه الترمذى ، كتاب الدعوات ، باب في فضائل ((سبحان الله وبحمده)) حديث رقم ٣٤٦٤ و ٣٤٦٥ .

(٣) رواه مسلم في صحيحه برقم (١٦٤٦) .

كل منهم ومتطلباته وهدفه :



نلاحظ كما في الشكل أن جميع النظم الجزئية داخلة ضمن إطار الإسلام ولابد أن تكون مشتملة على أساس النظام العام الأساسية (الأركان والواجبات).

خطوات مهمة عند اتخاذ القرار وتفعيله :

- ١- أن يستحضر جميع ما عليه من متطلبات (مالية، دينية، اجتماعية، وبدنية).
- ٢- دراسة تأثير القرار على البُعدين الزماني والمكاني (in time and space) ودراسة متى تأثيره حتى لا يشوّبه الجحور أو الإضرار بمن حوله تأسياً بقول الرسول ﷺ: ((لا ضرر ولا ضرار))<sup>(١)</sup>.

(١) المستدرك على الصحيحين ج: ٢: ص: ٦٦ ورقم: ٢٣٤٦ وذكره الألباني في صحيح الجامع.

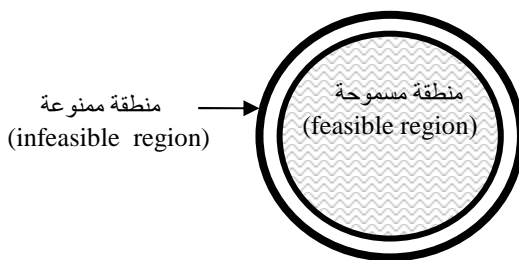
فالبعد المكاني يحدد دائرة الأشخاص الذين سيؤثر فيهم القرار ويبحث في المصلحة والمفسدة لكل منهم وعلى ضوء ذلك يتم الترجيح.

والبعد الزمني يحدد مدى فاعلية القرار ومدة استمراريته.

مثال : رجل لديه ستة من الأبناء وكان قد اعتاد على أن يمنح أبناءه هدية قيمة في كل عيد. وعندما تزوج ابنه الأكبر وأنجب طفلاً، قرر الأب أن يشمل هذا الحفيد بهداياه القيمة. هنا لا بد أن لا يبني قراره هذا على حبه للحفيض الأول بل لا بد أن يضع خطة مستقبلية ويسأل نفسه ماذا لو أنجب ابنه الحفيد الثاني والثالث والرابع ولو تزوج ابنه الثاني الذي أوشك على التخرج من الجامعة إذن لا بد من أن يضع خطة مبدئها العدل فلا تتحقق به مشاعر الأبوة والحنان فيمنح حفيضه الأول مالا يستطيع أن يمنحه لآخرين، وعليه هنا أن ينظر في إمكانياته المادية ثم في عدد من سيشملهم القرار وعلى ضوء ذلك يحدد المبلغ المفترض أن يكون هدية لذلك الحفيد. وقد يتغير القرار تبعاً للبعد الزمني فإن كان هذا الجد قد بلغ من الكبر عتياً، عندئذ يجب ألا تكون خطته المستقبلية بعيدة الأمد لأنه ربما لا يدرك جميع أحفاده.

كثير من الناس لا يغير هذا الأمر اهتماماً كبيراً وهو العدل في العطاء أو الهدية حتى لو كانت بين الأقربين من الأصدقاء أو الجيران في مناسبات معينة فتجده يعطي هذا ويُعدق عليه ويقترب على الآخر وقد لا يعطيه البتة، مما يوغر الصدور أو يُشعر الآخرين بتفضيل أحدهم على الآخر. بينما لو خصص الماء لكل فئة من الناس مبلغاً معيناً مبنياً على قرار مسبق لكان ذلك أقرب إلى المثالية والعدل وأذهب لمشاعر البغض والإحساس بالتفاضل.

٣- لابد أن يكون القرار ضمن نطاق الشريعة السمححة ولا يتعارض معها، وأن يستحضر جميع المأمورات والمنهيات المتعلقة بمشكلته. فهو بذلك ينشئ منطقتين لاتخاذ القرار: منطقة خضراء (feasible region) ملائمة ومسموحة بها (green zone) وتمثل الدائرة المظللة في الشكل التالي، ومنطقة حمراء (infeasible region) وتمثل الدائرة (red zone) الكبرى في الشكل فلا يسمح لقراراته أن تنتقل من هذه المنطقة إلى تلك البتة.



٤- ثم بناءً على معادلة الهدف (objective function) وهي إما رغبة الفرد في تعظيم الأجر والوصول بقراره إلى حد الكمال، أو الالكتفاء بحد الإجزاء والكافية فقط. فبناءً على هذه المعادلة يختار من المنطقة المظللة المسموح بها ما يحقق ذلك الهدف ولا يتعارض مع المتطلبات.

٥- عند مطابقة معادلة الهدف مع المنطقة المسموح بها يتضح أن هناك أمرين : متطلب فعال ومؤثر في القرار (active constrained) والقرار (inactive constrained). والمتطلب الفعال هو ذلك الذي سوف يبني عليه القرار الأمثل.

### مثال ١: زواج المسلمة بغير المسلم :

امرأة مسلمة تقدم شاب نصراني لخطبتها فوافقت مدعية أنها متمسكة بالإسلام ولن يؤثر ذلك على دينها وعبادتها.

بالنظر إلى قرار كهذا نجد أنه يعارض المتطلب الديني فيدخل بصاحبها فوراً إلى المنطقة الحمراء. فعقد النكاح باطل شرعاً فتكون المرأة باستمرارها فيه زانية ومرتكبة لكبائر عدة قد تخرجها عن الدين بإصرارها عليها. فالمطلب الفعال المؤثر على القرار هنا هو المتطلب الديني حتى ولو توفر لها بهذا الزواج جميع المتطلبات الأخرى من متطلب بدني كأن تخاف على نفسها الغواية وهذا الزواج سيساعد على استقرارها على حد زعمها، أو متطلب اجتماعي فهي من يعيشون في بلاد الغرب حيث يندر وجود الزوج المسلم وهي بحاجة إلى من يؤمن غربتها مثلاً. أو متطلب مالي كأن يكون الرجل موسرًا مثلاً وهي فقيرة وبها فاقة فلا تزال جميع هذه المتطلبات غير فاعلة في القرار ويكون القرار هنا هو الرفض التام لأنه سيُخرجها من المنطقة الخضراء المسموحة إلى الحمراء الممنوعة.

إذن ليس هناك حل لقرار كهذا إلا إذا أسلم الرجل، عندئذ تحل له وتدخل المنطقة الخضراء المسموحة.

## مثال ٢ : خروج المرأة للعمل :

ما ابلي به المسلمون في عصرنا الحديث كثرة خروج المرأة من بيتها وأضحت خراجة ولاجة لحاجة ولغير حاجة ففتنة وفتنة. ولو نظرنا في قرار خروج المرأة من بيتها نجد أن المتطلب الذي يجب تفعيله هنا

(active constrained) هو المتطلب الديني وهو مستمد من النظام

الأساس وهو الشعـ الحكيم فقال تعالى : ﴿ وَقَرَنَ فِي بُيُوقُكَنَ ﴾

[الأحزاب: ٣٣] وهو القرار الأمثل إلا أنه قد يتغير هذا القرار فلا يكون الأمثل في حقها بحسب ظروفها ومتطلباتها.

فقد تواجه عائقاً بدنياً يعوقها عن تفعيل هذا القرار فيتطلب

ذلك خروجها للعلاج مثلاً أو لشراء بعض الحاجات فيكون العامل

الفاعل لاتخاذ القرار هنا هو المتطلب البدني.

وقد تواجه عائقاً آخر كفقد العائل ما يدفعها للخروج في طلب

الرزق فتخرج للعمل ويكون العامل المؤثر في القرار هنا هو المتطلب المالي.

وقد يكون هناك عوائق أخرى تعوقها عن تحقيق القرار الأمثل

كاحتياج المجتمع النسائي لها إما للدعوة أو التمريض والطب

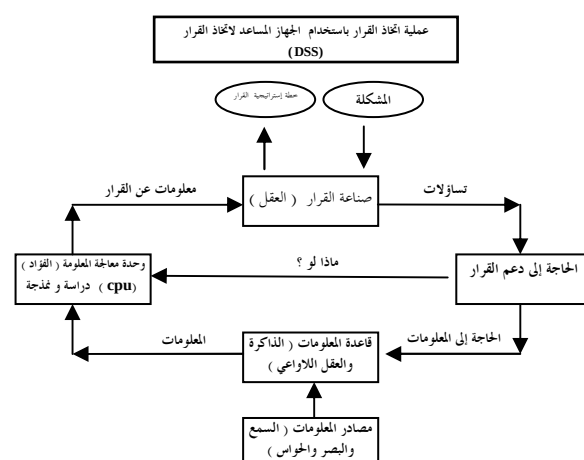
والتعليم فتلي ذلك على ألاً يتعارض مع متطلباتها الأخرى في المنزل

من رعاية البيت والزوج والأبناء. ويكون القرار الفاعل والمؤثر هنا هو المتطلب الاجتماعي.

هذه القرارات يجب ألا تكون ارتجالية بل يجب أن تكون متأنية وناضجة قد مرت بدهاليز جهاز اتخاذ القرار المساعد ومكثت في فرنه حتى بلغت مرحلة النضج فخرجت كصناعة جديدة لا تعتمد على التقليد والمحاكاة كما يفعله الإمعانات من يهملون جهاز اتخاذ القرار ويكتفون بالجهاز الافتراضي (default) الموجود لديهم منذ الصغر.

وفيما يلي شرح لكيفية صناعة القرار وعملية التفكير المنظم

باستخدام الجهاز المساعد لاتخاذ القرار:



## كيف تتم عملية اتخاذ القرار؟

- ١ - تبدأ عملية اتخاذ القرار بوجود مشكلة ينبغي حلها.
- ٢ - ترد هذه المشكلة إلى العقل. يبدأ العقل بالتفكير وجمع المعلومات المساعدة لاتخاذ القرار.
- ٣ - هناك ثلاثة مصادر لإمداد العقل بالمعلومة فقد يحتاج إلى الذاكرة لدعم القرار بالمعلومة الصحيحة أو ذاكرة العقل اللاواعي أو إلى معلومات فورية تأتيه عبر الحواس الخمس.
- ٤ - تذهب المشكلة وما يدعمها من معلومات إلى القلب للمعالجة والبُت في قبولاً من عدمه أو طرح الاقتراحات عن طريق تحليل البديل المختلفة لحل هذه المشكلة وذلك بتقييم المنفعة المباشرة وغير المباشرة ، المحسوسة وغير المحسوسة ، في الزمان والمكان.
- ٥ - تعود المعلومة مرة أخرى إلى العقل لتنفيذ البديل الأمثل الذي تم اختياره عن طريق تحليل المعلومة فتخرج في صورة قرار.

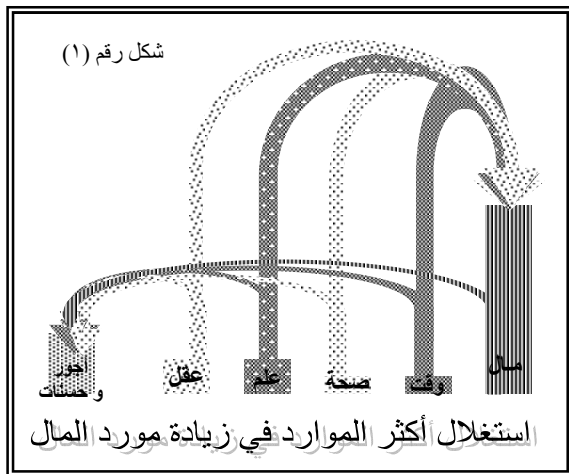
## إدارة الموارد

وهب الله الموارد لكل إنسان لينفقها في طاعته وتكون عوناً له على تحقيق الهدف الذي جاء من أجله إلى هذه الأرض. لكن ما يفعله كثير من الناس اليوم من ركض خلف الشهوات والتکاثر في عرض الدنيا يكشف عن هدر عظيم لتلك الموارد واستغلالها بطريقة عشوائية قد لا تصب في الهدف المنشود. فالموارد كما نبيتها في الأشكال التوضيحية إما أن تستثمر جميعها لتصب في مورد المال. وإما أن ينفقها في نيل علم لا ينفعه في آخرته، وإما أن ينفقها في تحقيق شهوات أخرى من نساء أو أسفار أو ترفيه عن النفس. وإما أن يستثمر تلك الموارد جميعها لتصب في بند الأجر والحسنات مع تحقيق كثير مما تصبو إليه نفسه في الدنيا. تصديقاً للحديث الشريف قوله ﷺ: ((من جعل الهموم هماً واحداً، هم المعاد، كفاه الله هم دنياه، ومن تشعبت به الهموم في أحوال الدنيا لم يبال الله في أي أوديته يهلك))<sup>(١)</sup>.

فمن الناس من تُغريه المادة فيسعى لجمعها ويستنفد في ذلك جميع موارده فقد يفني عمره وعقله وصحته في سبيل زيادة رأس ماله

(١) سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، باب الهم بالدنيا (٢/١٣٧٥) ورقمه (٤١٠٦) وحسنه الألباني.

وتكتسيه في البنوك ، فما عنده من مال يستمره في المزيد ، وما يملك من وقت يستغله في البيع والشراء أو يضاعف وقت وظيفته ليرفع من مرتبه ، فلا تكاد تراه إلا في متجره أو مقر عمله صباح مساء وما وبه الله من عقل يكون قد أجهذه كثرة التفكير في الصفقات والجحيل لزيادة دخله ، لا مكان فيه للتخطيط لآخرته . وما أنعم عليه ربه من صحة ونشاط يكون قد استنفذه في طلب المال فإذا عاد إلى منزله عاد مهدوداً ، قد بذل صحته في جمع المال وتكسيه . فلا يتبقى له إلا القليل من وقته الذي يحتاجه للراحة بلا شك ؛ فلا وقت لديه لنافلة أو قربة يتقرب بها إلى الله أو علم نافع يتعلمها ليرفع عنه الجهل بدينه ويكتسبه عند الله بل لا قدرة له على ذلك والله المستعان (انظر الشكل رقم ١) .



ومن الناس من يستهويه العلم الدنيوي والإكثار منه فيسخّر  
 جميع طاقاته وموارده لنيله، والبروز فيه ، فماله ووقته وصحته  
 مبذولة جيّعها لتحصيله، والارتقاء فيه والبحث تلو البحث للتعمق  
 فيه وسبر أغواره. قد استأثر البحث فيه بِجُلّ تفكيره وعقله، فلم  
 يعد له من موارده إلا القليل لآخرته. والخسارة كل الخسارة إذا كان  
 هذا العلم لا ينفعه في آخرته كالتعمق في لغة معينة أو عادات وتقالييد  
 الشعوب أو لعبة من الألعاب أو طعام من الأطعمة وغير ذلك كما  
 في الشكل رقم (٢).

شكل رقم (٢)

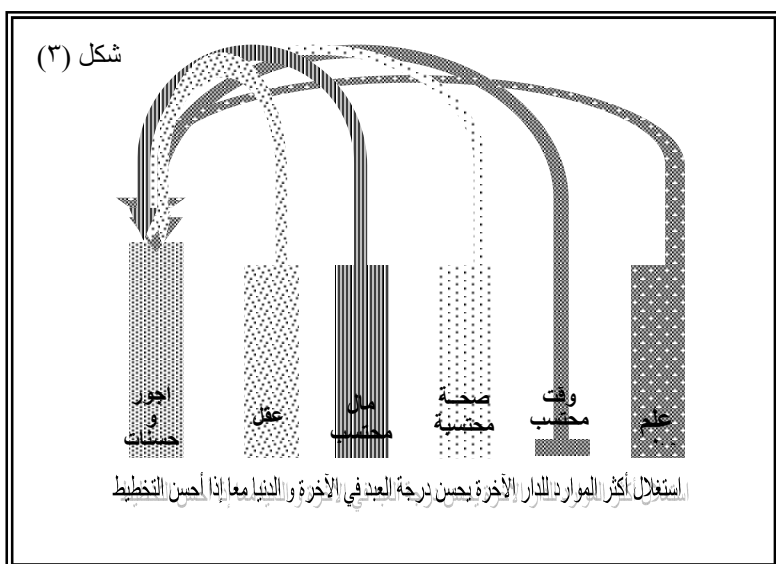


استغلال أكثر الموارد في نيل علم لا ينفع ولا يسأل عنه يوم القيمة

ومنهم من آتاه الله الحكمة في حسن إدارة موارده واستثمارها

لآخرته من غير أن يخسر دنياه عاماً بقوله تعالى: ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتَيْتَكَ اللَّهُ الْدَّارُ الْآخِرَةُ وَلَا تَنْسِ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [القصص: ٧٧].

وذلك كما في الشكل رقم (٣) :



وبذلك يكون قد استثمر طاقاته وموارده لتصبّ جميعها في

خانة الأجور والحسنات وذلك بأمرين :

١- تحقيق المتطلبات باعتدال ودون إسراف أو تفتيت عاملًا بقوله عز

وجل : ﴿وَكُلُوا وَأَشْرِبُوا وَلَا سُرْفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ﴾

[الأعراف: ٣١].

٢- باحتساب نية العبادة والإخلاص لوجه الله في كل عمل، عاملًا

بقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَسُكُنِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ

الْعَالَمِينَ﴾ [الأنعام: ١٦٢].

فوقته وجهده وصحته مبذولة فيما يرضي مولاه، وعقله وفكره

منصب للتفكير والتخطيط لكسب الحسنات آخذًا بقوله تعالى:

﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِبَلَوْكُمْ أَيَّكُمْ أَحَسَنُ عَمَالًا وَهُوَ أَعْزِيزُ الْغَفُورِ﴾

﴿٢﴾ [الملك: ٢]. وقوله تعالى : ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلِيفَ

الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِبَلَوْكُمْ فِي مَا أَتَنَّكُمْ

إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [الأنعام: ١٦٥].

فقوله : ﴿فِي مَا أَتَنَّكُمْ﴾ تدل دلالة واضحة على تلك الموارد

بالإضافة إلى غيرها كالأنباء والأهل والخدم فكل ما استطاع الفرد

التحكم فيه وتسخيره فهو مورد من الموارد.

وختاماً ...

قد نجد فيما يطرحه هذا البحث صعوبة في التطبيق أو مثاليات قد لا نستطيع الوصول إليها ولكن مع طول الممارسة وكثرة المران سيسهل الأمر وتعتاد النفس على خطوات اتخاذ القرار الحكيم.

ولابد هنا من التذكير بأن النية الصادقة هي أهم قرار يمكن أن يتخذه الفرد على الإطلاق. وهي نقطة التحول إلى المثالية في الحياة، وإن أعاقته العوائق المختلفة بعد وضع قدميه على أول الطريق فلا تذهب نفسه على ذلك حسرات فقد وقع أجره على الله، والله لا يضيع أجر من أحسن عملاً ﴿وَمَنْ يَحْرُجَ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا﴾ [النساء: ١٠٠].



## الخاتمة

وبعد البحث والتقصي في القرار وجهاز اتخاذ القرار وأن الإنسان متعدد بقراراته وأنها هي مادة اختباره في هذه الحياة، نخرج بنتيجة هامة وهي : أن سبب جميع أنواع الفساد البيئية والاجتماعية والدينية والأخلاقية والاقتصادية والسياسية في العالم يرجع إلى خلل ما في البرنامج التشغيلي ومحاولة تطبيق برامج غير متوافقة مع النظام، وتعطيل الجهاز المساعد لاتخاذ القرار، مما سبب فساداً كبيراً وأخطاءً فادحة. وعلى هذا نقرن مجموعة من التوصيات الهامة وهي :

١) إيجاد منظومة متكاملة من البرامج التعليمية عن طريق الحاسوب الآلي التي تساعد في تنمية وتطوير جهاز اتخاذ القرار عند الإنسان.

٢) تعديل المناهج وفق خطة استراتيجية متكاملة لتفعيل وتحسين أداء هذا الجهاز بما يتواافق مع البرنامج التشغيلي الأساس الذي وضعه خالق الإنسان وموجده.

٣) الرقابة على وسائل الإعلام لتجنب تأثيراتها السلبية لأنها من أكبر مصادر إدخال المعلومات لهذا الجهاز والتي لها أكبر الأثر في تدميره أو إصلاحه.

٤) إيجاد منظومة متكاملة للأسرة لمساعدتها في تنمية وتطوير هذا

الجهاز منذ بدايته عند الأطفال ومراقبة أدائه في المراحل المختلفة.

٥) إيجاد برامج تعليمية مستنبطة من البرنامج التشغيلي للأم وهو الدين الإسلامي لتحسين أداء هذا الجهاز.

٦) إيجاد تخصص جديد يدرّس في الجامعات يهدف إلى برمجة عقل الإنسان وتفعيل الكتاب والسنة وفق منهجية منظمة، وتجبيه الفرد إلى الاستفادة القصوى من موارده وكيفية إدارتها واستثمارها. وإذا كانت جامعات العالم تدرّس تخصص إدارة وتحطيم موارد المياه، فما المانع من تعميم الإدارة والتخطيط على جميع موارد الحياة، أليست الحياة بشمولها أولى بذلك؟

٧) ولو أعطي هذا التخصص كدبلوم لدارس الطب مثلاً أو الهندسة أو غير ذلك فإنه يزرع ما يسمى عند الغرب بأخلاقيات المهنة وهو في الإسلام الضمير والوازع الذي يردع الطبيب عن استغلال المريض مادياً ويردع المهندس والمقاول عن الغش التجاري ويخض كل ذي وظيفة ومسؤول على الإحسان والإتقان.

٨) كما يشمل هذا التخصص تصحيح النظرة إلى الحياة وتحسين أداء الإنسان في اتخاذ القرار.

## ثبت المراجع

- إحياء علوم الدين، أبو حامد محمد بن محمد بن أحدم الطوسي الشافعى الغزالى، صاححه د. عبد المعطي أمين قلعجي، بيروت: دار صادر.
- أساس البلاغة، محمود بن عمر الزمخشري، تحقيق الأستاذ عبد الحليم محمود، بيروت: دار المعرفة، ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م.
- الاستئثار الأمثل وعوائده، دعبد الله بهجت وإيمان كردي، ط٦، الرياض.
- تاريخ مدينة دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن الشافعى، تحقيق محب الدين أبي سعيد العمري، بيروت: دار الفكر، ١٩٩٥ م.
- تحليل وتصميم النظم، بيني كيندال، تعریب د.م. سرور علي سرور، دار المريخ، المملكة العربية السعودية: ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٢ م.
- تفسير الصناعي، عبد الرزاق بن همام الصناعي، تحقيق د. مصطفى مسلم محمد، مكتبة الرشد، ط١، الرياض: ١٤١٠ هـ.
- تفسير الطبرى، محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبرى، بيروت: دار الفكر، ١٤٠٥ هـ.
- تفسير ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقى، بيروت: دار الفكر، ١٤٠١ هـ.

- التفكير من الشهود إلى المشاهدة، د. مالك بدري، ط٤، الرياض : الدار

العالمية للكتاب الإسلامي، ١٤١٥ م ١٩٩٥

- الثقات، محمد بن حبان بن أحمد البستي، تحقيق السيد شرف الدين أحمد، ط١، دار الفكر، ١٣٩٥ هـ.

- جامع العلوم والحكم، زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن البغدادي، تحقيق شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس، ط٧، بيروت : مؤسسة الرسالة، ١٤١٧ هـ.

- جدد حياتك، محمد الغزالي، ط٩، دمشق : دار القلم، ١٤١٦ هـ.

- حاشية ابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعبي أبو عبد الله، ط٢، بيروت : دار الكتب العلمية، ١٤١٥ هـ ١٩٩٥ م.

- الدر المثور، عبد الرحمن بن الكمال جلال الدين السيوطي، بيروت : دار الفكر، ١٩٩٣ هـ.

- الروح، شمس الدين أبو عبد الله بن قيم الجوزية، دار القلم، ط٢، بيروت : ١٤٠٣ م ١٩٨٣ هـ.

- رياض الصالحين، الإمام النووي، تحرير محمد ناصر الدين الألباني، ط١، بيروت : المكتب الإسلامي ١٤١٢ هـ ١٩٩٢ م.

- سنن ابن ماجة، أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، حققه محمد عبد الباقي، دار الفكر.
- سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر.
- سير أعلام النبلاء، الإمام محمد بن أحمد الذهبي، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، ط٩، ١٤١٣ هـ.
- السيرة النبوية، أبو محمد عبد الملك بن هشام، تحقيق مصطفى السقا وآخرين، بيروت : دار القلم.
- شرح السنة، الحسين مسعود البغوي، تحقيق شعيب الأرناؤوط، المكتب الإسلامي، دمشق : ١٤٠٠ هـ.
- شعب الإيمان، أبو بكر أحمد بن الحسين البهقي، تحقيق محمد السعيد بسيوني زغلول، ط١، بيروت : دار الكتب العلمية، ١٤١٠ هـ.
- الصاحح، إسماعيل بن حماد الجوهرى، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، ط٢، بيروت : دار العلم للملائين، ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ م.
- صحيح البخاري، الإمام الحافظ أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، المطبعة العصرية، ط١، بيروت : ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م.

- صحيح ابن حبان، أبو حاتم ابن حبان البستي، تحقيق شعيب الأرناؤوط،  
الرسالة، ط ٢ بيروت : ١٤١٤ هـ - ١٩٩٣ م.
- صحيح ابن خزيمة، محمد بن إسحاق النيسابوري، تحقيق الدكتور محمد  
مصطففي الأعظمي، بيروت : المكتب الإسلامي، ١٣٩٠ هـ.
- صحيح الجامع الصغير وزيادته، محمد ناصر الدين الألباني، بيروت :  
المكتب الإسلامي.
- صحيح سنن الترمذى، محمد ناصر الدين الألباني، الرياض : مكتبة  
العارف.
- صحيح مسلم بشرح النووي، الإمام الحافظ أبو الحسين مسلم بن الحجاج،  
شرح الإمام يحيى بن شرف النووي، ضبط محمد فؤاد عبد الباقي، دار  
الكتب العلمية، ط ١، بيروت : ١٤٢١ هـ - ٢٠٠٠ م.
- صفوة الصفوة، جمال الدين أبو الفرج ابن الجوزي، دار الكتب العلمية،  
بيروت : ١٤١٩ هـ - ١٩٩٩.
- الطب محراب الإيمان، الدكتور خالص جلبي، دار عالم الكتب، الرياض :  
١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٣ م.
- الفوائد، شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية،  
دار النفائس، بيروت.

- القاموس المحيط، مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، بيروت : دار الجيل.
- قواعد التحديث، محمد جمال الدين القاسمي، ط ١، بيروت : ١٣٩٩ هـ.
- كتاب الزهد، عبد الله بن المبارك المروزي، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، بيروت : دار الكتب العلمية.
- لسان العرب، جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي، بيروت : دار إحياء التراث العربي.
- اللباب في تهذيب الأنساب، أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد الشيباني الجزري، دار صادر، بيروت، ١٤٠٠ هـ.
- مختصر منهاج القاصدين، الإمام أحمد بن محمد المقدسي، تحقيق زهير الشاويش، ط ٨، بيروت : المكتب الإسلامي ١٤٠٩ هـ - ١٩٨٩ م.
- المسجد وبيت المسلم، أبو بكر الجزائري، المكتبة العصرية بيروت صيدا : ١٤٢٤ هـ - ٢٠٠٣ م
- المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله النسابوري، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، ط ١، بيروت : دار الكتب العلمية، ١٤١١ هـ - ١٩٩٠ م.
- مسند الإمام أحمد، أحمد بن حنبل، تحقيق الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت : ١٤٢١ هـ - ٢٠٠١ م.

- المصباح المنير، أحمد بن محمد بن علي المقرى الفيومي، بيروت : دار الفكر.
- المعجم الكبير، سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي ابن عبد المجيد السلفي، ط٢، الموصل : مكتبة العلوم والحكم، ٤٠٤ هـ.
- المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية، بيروت : المركز العربي للثقافة والعلوم.
- المعجم الوسيط، إبراهيم أنيس، عبد الحليم المتصر وآخرون، دار المعارف، ط٢، مصر : ١٣٩٣ هـ - ١٩٧٣ م.
- مقدمة في بحوث العمليات، حمدي طه، تعریب أحمد حسين علي حسين، دار المريخ، الرياض : ١٤١٧ هـ ١٩٩٦ م.
- الموطأ، الإمام مالك بن أنس، صححه محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث.
- النظم الإسلامية، د. عبد الله الضحيان، دار المآثر.

## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                   |
|--------|---------------------------|
| ٥      | مقدمة                     |
| ١١     | الفصل الأول               |
| ١٣     | مفهوم القرار              |
| ١٥     | القرار في اللغة والاصطلاح |
| ١٩     | أنواع القرارات            |
| ٢٥     | الفصل الثاني              |
| ٢٧     | الحاجة إلى اتخاذ القرار   |
| ٣٥     | أهمية القرار              |
| ٣٨     | نظريات اتخاذ القرار       |
| ٦٦     | مجالات القرار             |
| ٧٢     | القرار في الكتاب والسنة   |

الموضوع

|     |                                                 |
|-----|-------------------------------------------------|
| ١٠١ | الفصل الثالث                                    |
| ١٠٣ | تمهيد (جهاز اتخاذ القرار في الإنسان)            |
| ١٠٥ | موضع اتخاذ القرار في جسم الإنسان                |
| ١٥٩ | مقارنة بين الإنسان وجهاز الحاسوب                |
| ٢٠٢ | إمكانية (برمجة) الإنسان لاتخاذ القرارات الصائبة |
| ٢٧٥ | الخاتمة                                         |
| ٢٧٧ | ث بت المراجع                                    |
| ٢٨٣ | فهرس الموضوعات                                  |